

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# Cp 385.5 (36)

Khristianskoe chtenie

0000

Ср 385.5 (36)



# HARVARD COLLEGE LIBRARY



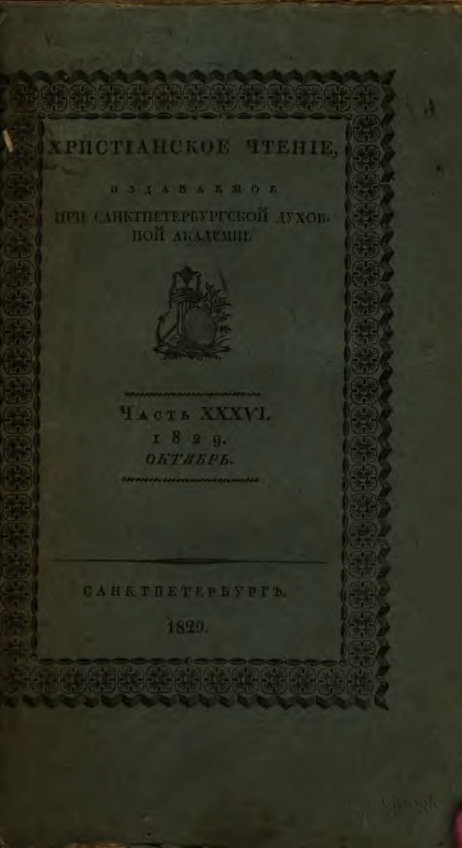


.

. .

Digitized by Google

æ,



Dind CP 385,5 KHRISTIANSROE CHTENIE HIR 36 1829

шаго при Санкнике

# ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ,

#### издаваемое

### ПРИ САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ.

Наздани на основаніи Апостоль и Пророкь, сущу красугольну самому Інсусу Христу. Ефес. 2, 20.

Часть XXXVI.

санктпетервургЪ.

Въ Типографіи ИМПЕРАТОРСКАГО Воспитательнаго Дома.

1829 года:

183 Khore B. Vypuselow

# A CP385,5(36)



#### Съ дозволения

Цензурнаго Комитета, учрежденнаго при Санкшпешербургской Духовной Академін.

# СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО АНТОНІЯ ВЕЛИКАГО

Ť.

### ПИСЬМО ДЕВЯТНАДЦАТОЕ КЪ МОНАХАМЪ

О томъ, что Духъ Святый вселяется въ душу человъческую тогда, какъ она достойнымъ образомъ утотовить себя въ храмъ Божий, и что сильнымъ искушениямъ подвергаются только тъ люди, которые утвердились въ добродътели.

Дъпи мой, вы должны знапь, что отъ Святаго Духа всегда истекаеть пріятньйшее и сладостньйшее благоуханіе, которато не льзя изъяснить словами. Никто не знаеть сей сладости Духа, кромв твхъ людей, которые удостоиваются, чтобы Онъ обиталь въ нихъ. Многіе не удостоиваются сего, потому что въ душахъ их. ныть еще духа покаянія. Сей духъ вселяется въ дущу человвческую послв долговременныхъ трудовъ ея. Когда онъ вселится въ нее: то передаетъ ее Духу Святому, чтобы Онъ вселился въ нее. Мы видимъ, дъти моя, что и въ мірв семъ для полученія многихъ

Digitized by GOOGLE

вещей потребенъ трудъ. Такъ жемчугъ достается съ великимъ трудомъ. Посему-то его напъ у жителей деревенскихъ, и радко можно видвшь у жителей городскихъ. находишся почши шолько въ цар-Онъ скихъ палатахъ. Такъ и Духъ Святый не обишаеть въ душахъ гордыхъ, но въ душахъ смиренныхъ, которыхъ всв мысли стремятся къ совершенству. Когда же вселяется въ нихъ Духъ Святый: то онъ приносять Богу благодарность и прославлиють Его, что Онь благоволиль послать къ нимъ "Духа Святаго, чтобы Онъ обиталь въ нихъ; благодарять Его, какъ благодарили и прославдяли за сіе Бога всв Святые. Они говорили: благословляемъ Тебя, Господи, что Ты просвѣтилъ насъ Духомъ своимъ. Благословенъ Ты, Госцоди, что даль Святымъ своимъ честь, которая превосходнѣе всѣхъ богашсшвъ: ибо мы не можемъ поняшь, сколь велико богатство Духа Твоего, котораго Ты далъ Святымъ сво-Поелику Святые искали сего Духа, имъ. дыни мои; шо и нашли Его. Онъ есшь тоть драгоценный камень, о которомь упоминаеть Евангеліе. Одинь купець, говоришся въ Евангеліи, искаль хорошаго жемчуга, и найдя одну драгоценную жем-

- 4

чужану, пошель, продаль все, чию вибль в купиль оную. (Машо. 13, 45. 46.) Вь Евангеліи написано также, что на одномъ поль сокрышо было сокровище: но нъкошорый человъкъ, найдя оное, утаилъ, и отъ радосни о немъ пощелъ, продалъ все, чню имвль, и купиль поле шо. Такъ и свяшые аюди встхъ временъ, возлюбленные дъти мон, искали и находили Свяшаго Духа; Онъ вселялся въ нихъ, и они приносили Богу благодареніе о семъ. Духъ Святый вселяется только въ блаженныя души, открываеть имъ великія тайны, даеть имъ радосшь и покой въ семъ міръ, и дълаетъ для нихъ ночь, какъ день.

Показавши вамъ, дѣши мои, нѣкошорыя дѣйсшвія Свяшаго Духа, я хочу показашь вамъ и нѣкошорыя искушенія, происшекающія ошъ злаго духа. Просшившись съ вами, и удалившись ошъ васъ, я, при помощи Божіей, досшигъ своего жилища и осшался въ своемъ уединеніи, чшобы бышь совершенно свободнымъ ошъ мірскихъ безпокойсшвъ. Я шолько желалъ, чшобы вы всегда были при мнѣ, дабы я могъ ошкрыващь вамъ все, чшо всегда ошкрываешъ мнѣ Духъ Свяшый, шакже разсказашь вамъ о шѣхъ искушеніяхъ, кошорыя прешерпѣлъ я по разлученіи съ ва-

ми. Опаснымъ и сильнымъ искушеніямъ подвергаются только ть люди, которые получили Святаго Духа. Діаволь искушаеть ихъ шолько шогда, когда попущаетъ ему то самъ Духъ, Если же Святый Духъ не попущаеть ему: то онь не можеть никого искушать. Господь нашь, будучи во плоти, былъ образцемъ для насъ во всемъ. Онъ всегда училь нась истинь. Во время Его крещенія Святый Духь сошель на Него въ видь годубя: пошомъ сей Духъ побудиль Его, ятти въ пустыню, чтобы тамъ подвергнуть Его искушенію оть діавола. Діаволь искушаль Его различнымь образомь; но не могъ побъдить Его, какъ говорищся о семъ въ Евангеліц Луки: И сконгаеъ 8CC искушение діаволь, отыде оть Него до времене. (Лук. 4, 13.) Тогда Господь Інсусь, будучи побуждаемъ Духомъ, возвратился Галидею. Духъ Святый укрыляетъ въ шѣхъ, которые приняди Его въ себя, прошивящся силь гръха, и преодолъвающь искушенія. Онъ даеть имъ силу, возвышаеть ихъ и предохраняетъ отъ всякаго зла,

Возлюбленные дѣщи мои, я желаль бы, чшобы вы были при мнѣ, чшобы я могъ разсказашь вамъ объ искушеніи, кошорое недавно случилось со мною, и кощорое по-

добно тому послёднему искушению Господа нашего Інсуса Хрисша, когда Онъ въ молиция къ Ощцу своему говориль: Omze Moŭ, аще возможно всть, да мимоидеть оть Менегаша сія: обаге не якоже Азъ хощу. но якоже Ты. (Мато. 26, 39.) Сію молишву приноснаь Онь Богу не пошому, чшобы боялся мученій, или чигобы не надвялсл перенесшь ихъ, но пошому чшо своимъ нримъромъ хошълъ научишь насъ преданносши въ волю Божію, шакъ какъ Онъ училь нась смирению своими первыми искушеніями: ибо Онъ сошель сънеба, не оставляя онаго, вселился между нами на земль и уподобился намь, чтобы искупить нась своимъ смиреніемъ и жизнію своею. Онъ умерь за нась, быль погребень, воскресь, освободиль пленниковь ада, и вознесся на высошу неба, гдъ Онъ прежде быль. И шакъ вы видите, дыти мон, сколько возлюбиль нась Богь - Слово. Онь вывель нась изъ ада и возвель на высошу неба. Высшее небо ощлично ощъ низшаго и видимаго неба, и видимое небо оплично отъ воздушиво неба. Сіе послёднее есшь выпрь, который по причинв легкосши своей носишся надъ землею. Воздухъ оппличенъ ошъ сей грубой земли, на которой мы теперь живемь, и

joogle

7

койнорую должны скоро бетавини. Вы должны шакже знашь, что двйсшвия происходящія на небв опличны онть двйсшвий, проискодящихь на землв, и что есть еще область, которая ниже нашей земли. Сія область мрачна; въ ней ньпь никакого свъта и красоты; она называется адомь.

Искушение, двши мой, которое недавно со мною случилось, едва не свело меня во адъ. Враги всякаго добра хоптели свергнуть меня туда своею хитростію. По сей причинв я должень быль перенесши многіе труды, подвиги, безпокойства и бъдствія. Но благодарю и прославляю Бота моего, которому я съ отрочества моего донынъ служу всъмъ сердцемъ, и всегда повинуюсь; Онъ не оставилъ-меня, но оказалъ миѣ помощь свою, освободиль меня оть мрака враговъ, и возвелъ меня на прежнюю высошу мою, шакъ какъ Онъ искупилъ Адама и сыновь его, и возврашиль ихь вь прежнее состояние ихъ, какъ говорится о семъ въ Писаніи: Возшель на высоту, плиниль плпнъ и даде даянія геловпькомъ. (Псал. 67, 19.) Сверхъ сего сказываю вамъ, чщо мое послѣднее искушеніе подобно было послъднему искушенію Іосифа. Блаженный и праведный Іоснфъ не ослабъвалъ при мно-

жествв искушеній, которыми искушаемь быль: шолько когда онь заключень быль вь темницу, которая есшь подобіе ада, сіе послёднее искушение могло ослабить теривніе его. Господь нашь видя, чшо его искушеніе и шерпъніе велико, дароваль ему, но милосердию своему, великую славу, сдълалъ его царемъ, и освободилъ его ошъ всъхь искушеній. И я, дъши мон, не сокрою оть вась, чно искушение мое было велико: но Господь освободиль меня ошь онаго. Я увъренъ, что ваши молицвы и воспоминаніе о мнъ содъйствовали мнъ въ перенесенін моего искушенія. Вы много перенесли трудовь со мною. Господь дасть вамь за сіе духъ спасенія, какъ далъ Онъ мнѣ слабому. Онъ сказалъ нъкогда ученикамъ своимъ: Вы пребысте со Мною въ напастехъ Моихь: и Азъ завъщаваю вамь, якоже завъща Мнъ Отецъ Мой, царство, да ясте и піете на трапезъ Моей во царствіи Моемъ. (Лук. 22, 28 — Зо.) Дъти мои, обратите внимание на слова си. Кшо съ покорностію участвуеть въ страданіяхъ Господа Христа, тоть будеть участвовать и въ поков Его. Кию участвуенть Ему вь презрвніи, шоть будеть участвовать Ему и въ славв. Кито шерпишъ шруды, поношеніе, обиды и презръніе, шошь просладницся. Добрый сынь, двлаясь наслёдникомь шрудовь родишелей своихь, двлаешся вмвсшік наслёдникомь и благословенія ихь, а худой сынь получаецць ощь родишелей своихь прокляшіе.

Возлюбленные двши мон, когда я инсаль письмо сіе: що Духъ побудиль меня написань вамь начно о шахь Серафимахь, которыхь видель Пророкь Ісзекіндь. (Гл. 1.) Они изображають души, върныя Богу, которыя стремящся достигнущь совершенства, Каждый Серафимь имбль шесшь крыль, вь кошорыхь находидось много глазь; каждый имвлъ чеппыре лица, сбращенныя въ четыре стороны. Одно лице подобно было лицу человѣка, другое лицу вола, шрешье лицу льва и чеппвершое лицу орла. Пророкъ упоминаетъ и о другихъ принадлежностяхъ Серафимовъ, которыя издаганъ вамъ время не позводяеть мнв. Теперь я только кранико изъясню вамъ значение лицъ Серафима; когда же при помощи Христа приду къ вамъ: що устно объясню вамъ и прочее, о теперь писать не могу. чемъ И такъ знайте: первое лице Серафима, то есшь, лице человвческое означаеть шехь верующихъ, которые находясь въ мірѣ старают-

ся исполнять свои обязанности. Если же кто изъ живущихъ въ мірь вступаеть въ монашеское соспояние, попъ уподобляется волу, потому что долженъ исполняшь обязанности монащескаго званія, долженъ нгрудишься и переносить тьлесные подвиги. Но если кто исполнить всв обязанности монашескаго общежитія, и удалится въ пуспыню, чтобы тамъ побъждань невидимыхъ враговъ: шопть уподобищся льву, который есль царь полевыхъ звърей. Когда же победищь и невидимыхъ враговъ и свои страсти, и совершенно покорить ихъ своей власши: що будещъ возносишься Духомъ Святымъ на высоту совершенства, удосточнися имъть Божественныя видьнія, и уподобищся орлу, такъ что на немъ будуть исполняться слова Писанія: Обновится юность твоя, яко орля. (Псал. 102, 5.) Тогда умъ сего человъка будешъ имъшь какь бы шесть крыльевь, въ которыхъ находишся много глазь, и будешь разсматривать предметы съ шести сторонъ. Человъкъ сдълаепися духовнымъ Серафимомъ, и наслѣдуетъ вѣчное наслѣдіе, потому чпю повиновался духовнымъ опщамъ своимъ.

Дѣши мон, я знаю, чшо всв мы, живущіе въ пусшынь, получили духовную силу ощь

Вога, пошому чию повиновались ошнамь своимъ, и получили благословение ихъ. И вы за повиновение и служение опцамъ своимъ получите духовную силу отъ Бога, и наслвдуете благословение отцевь своихъ. Я всегда воспоминаю объ васъ, и вижу васъ духомъ моимъ, какъ чадолюбивая мапть всегда воспоминаешь о малыхъ дъщяхъ своихъ, и всегда желаетъ имъть ихъ при себъ. Богъ часто хотьль успоконць меня отъ тирудовъ шѣла моего и взять душу мою къ себъ: но оставидъ духъ мой въ шълъ моемь, чтобы я воспишываль вась, и чтобы въ васъ вселился Духъ Господень. Богъ сказаль мнв: шы чадолюбивая машь и попечительная кормилица: посему Я и сохраняю жизнь швою, чпюбы шы воспитываль дъшей своихъ. Дъши мои, благословенные новымъ благословеніемъ, я посылаю къ вамъ - письмо сіе и вмъстъ благословеніе мое. Сохраняйше письмо сіе: оно есшь исшинное наслѣдіе, которое вы можеше получать ошь ошцевь духовныхъ. Они не осшавляють детямь своимь вь наследство ни золота, ни серебра, или чего нибудь подобнаго сему: но оставляють истинное наслѣдсшво. Золото и серебро и подобныя вещи оставляють двтямь своимь вь, на-

Digitized by Google

15

савдство только родители плотские. Посмотрите на Патріарховь: они богаты были и золошомъ, и серебромъ, и другимъ имѣніемъ: но никогда не напоминали своимъ дътямъ о семъ богатствь, потому что оно временно и случайно. Они оставляли имъ въ наслъдство благословение свое, которое продолжается въчно, пріуготовляеть человъку небесный покой, и въчно остается при человъкв. Знайте, что благословение, которое даеть вамь отець вашь, имветь такую же силу, какую и благословение Патріарховь. Я молю Господа нашего, чпобы Онъ далъ вамъ спасеніе въ Богъ и ниспослаль вамь Духа испины, который бы руководиль вась, доколь вы не переселитесь изъ сего скоропреходящаго міра, и молишвами всёхъ опщевъ нашихъ не получише въ наслъдіе міръ въчный. Пресвятой Троиць, владычиць вьковь, должна быть вѣчно приносима чеспіь и слава. Аминь.

Digitized by Google

13

## ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО МАКАРІЯ ВЕЛИКАГО

ŤŤ.

### БЕСЪДА

### О свойстве молитвы, и о престолахе и венцахь.

Приступающие во Господу должны приносишь Ему молишвы въ великомъ спокойствія, мирь и тишинь, не должны упопреблять непристойныхь воплей, но, сь напряженіемъ сердца и трезвыми мыслями должны внимать Господу. Какь иной больной, у котораго врачи прижигають и перевязвівающь раны, весьма мужественно и шерпьливо переносить причиняемую ему боль, безъ смущенія и безпокойсшва: а друrie, имвя ту же бользнь, поднимають не= присшойные вопли; когда имъ дълающъ шакія же прижиганія: но одинаковую чувспизующь боль, какъ тотъ, кито кричитъ и смущается, такъ и топть, кто не кричишь и не смущается. Равнымъ образомъ и здъсь; иные, имъя скорбь и бользиь, переносящь оныя спокойно, удерживая умъ

свой ощь мыслей, его смущающихь; другіе, имвя шаковую же скорбь, цереносять ее сь нешеривніемь, и моляшся сь безпокойствомь и смущеніемь, къ соблазну слушающихь; нъкоторые и не чувствують скорби, но увлекалсь тщеславіемь или привычкою, возносять безчинные вопли, думая тъмъ угодить Богу.

Но рабъ Божій не должень бышь сполько безпокоенъ, а сколько можно, кроблагоразумень, какъ говоришь покъ Ň Пророкъ: На кого воззрю, токмо на кроткаго и молгаливаго и трепещущаго словесь моихв? (Исаін 66, я.) Мы находимь, чшо во всехъ виденіяхъ, олучавшихся при Моисев и Иліи, когда величію Вожію предшествовало множество трубь и силь служебныхъ, самое присушение Господа усмаприваемо было и ошкрывалось имъ въ мирь, безмолвія и шишинь. Се бо, говоришь Писаніе, елась хлада тонка, и тамо Господь. (З Цар. 19, 12.) Изъ сего видно, что покой Господа въ мирь и пишинь. Ибо, накое основание и начало человъкъ полагаепть, що самое остается вь немъ до самаго конца. Если онь начинаеть совершать молишву съ воплемъ и смущениемъ; то въ семъ состояния пребудеть онъ до самаго

конца. Но поелику Господь человъколюбниь, то иногда и таковому человъколюбниь, паеть свою помощь. Почему люди сего рода, но содъйствію благодати, до самаго конца уже удерживають сіе состояніе; однакожь мы видимь, что это есть удъль неопытныхь; поедику они чрезь сіе и другихь соблазняють, и сами молятся вь смущеніи.

Истинное основание молишвы состоищь въ шомъ, чшобы вникашь въ мысли, и молишься вь великомъ спокойствии и мирь, чтобы не подать другимъ соблазна; ибо таковый человвкъ, досщигнувъ благодати Божіей и совершенства, если до самаго конца будешь молишься въ спокойсшвія, то большему числу людей послужить навиданиемь. Нисть бо нестрочния Богь, но *тира.* (1 Кор. 14, 13.) Тъ, кон поднимаютъ вопли, подобны повелишелямъ ; они не могушь молишься во всякомъ мвсшь — ни вь церквахь, ни вь селахь, а развь шолько по своему произволу въ пусшыняхъ. Но пів, кои моляшся въ шишинв, назидають встхъ и во всякомъ мъсшъ. Ишакъ долженъ человвкъ весь подвигъ свой совершащь мысленно, ошськашь окружающее его вещосшво злыхъ цомысловъ, устремлянь себя къ Богу, не исполнящь воли помысловь, но,

собирая ихъ изъ разсвянія отвеюду, различапь еспественные оть порочныхъ. Ибо душа порабощенная грѣху, походить на обширный лѣсъ, или на рѣчный тростникъ, или на нѣкоторую густоту терновыхъ кустарниковъ. Почему, кто хочетъ переходить сіи мѣста, долженъ распростирать руки, и съ усиліемъ и трудомъ отдалять окружающую его чащу. Такъ и душа окружается множествомъ помысловъ, произходящихъ отъ вражіей силы. Посему большое потребно стараніе и внимательность, чтобы различить сіи посторонніе помыслы, пораждаемые враждебною силою.

Ибо вной, подагаясь на собственныя силы, мнишь самь собою разрушить окружающія его горы; а другой съ спокойспвіемъ и разсудительностію управляеть умомъ своимъ, и безъ труда успъшнъе его совершаеть свое дело. Такъ бываеть и въ молишвахь: иные возносящь неприсшойные вопли, поелику полагающся на шелесныя силы и не знающь коварства помысловь, но думающь собственною силою сдълать совершенное дело; а другіе вникающь въ свон мысли и весь подвигь совершающь внушренно. Таковые, руководствуясь своею совъснию и разсудкомъ, могушъ правильно ЧАСТЬ ХХХУІ.

совершащь свое двло, удалять возстающіе помыслы и поступать по воль Господа. Находимь и у Апостола, что онь большимь называеть того, кто назидаеть другаго; ибо онь говорить: Глаголяй языки, себе зиждеть, а пророгествуяй церковь зиждеть; болій бо пророгествуяй, нежели глаголяй языки. (1 Кор. 14; 3. 4.) Посему пусть всякь избираеть для себя назиданіе другихь, и удостоится небеснаго царства.

Вопросъ. Поелику нѣкошорые говоряшь, чшо престолы и вънцы сушь вещесшвенны, а не духовны; шо какъ мы сіе должны разумѣшь?

Отвътъ. Престоль Божества есть умь нашь; и обратно престоль ума есть Божесшво и духь. Равнымь образомь и сатана, власти и начала тьмы, со времени преступленія заповьди возсьли, въ Адамовомь сердць, умь и тьль, какъ на собственномь престоль. Для сего — то, въ посльдствіи, пришель Господь и воспріяль оть Дьвы тьло: ибо если бы Онъ восхотьль сойти однимь только Божествомь; то кто могь бы снести? Почему Господь посредствомь орудія тьла бесьдоваль съ людьми, и такимь образомь духовь злобы, гньздящихся вь шьль, низвергнувь съ престоловь ума и мыслей, которыми они обладали, очистиль совъсть и содвлаль себъ престоломь и умь, п мысли, и твло.

Вопросъ. Что же означають слова: Сядете на двоюнадесяте престолу, судяще объманадесяте колънома Израилевома?

Отељтъ. Мы находимъ, чито сіе исполнилось на земль, когда Господь вознесся на небо: ибо Онъ послалъ двенадцати Апостоламъ Духа Ушъшишеля и свящую силу, которая низшедши, пріосвнила ихъ и возсьла на пресшолахъ умовъ ихъ. Но поелику предстоящіе говорили, что они виномъ исполнены: то Петръ началъ судить ихъ, говоря о Інсусь: вы Інсуса, мужа сильнаго словомъ и чудесами, распяли, повѣсивъ Его на древь. И вошь Онь и на немь шворишь чудеса, сокрушаетъ надгробные камни и воскрешаеть мертвыхь; ибо въ Писаніи сказано: Въ послъднія дни излію оть Духа Моего на всяку плоть, и прорекуть сынове ваши и дщери ваша. (Двян. 2, 17.) Почему многіе вразумленные Петромъ пришли въ покаяніе, и шакимъ образомъ содълался новый Богомъ избранный міръ.

Видишь ли, какъ открылось начало суда? ибо тогда еще явился новый міръ, и еще здёсь дана имъ власть возсёсть и

19

судить въ ономъ. И хошя пріндеть время, что они будуть сидеть и производить судь при явленіи Господа въ воскресеніе мертвыхъ: но издъсь сіе произошло, когда Духъ Святый возсвлъ на престолахъ умовь Также и діадимы, которыя Уринхъ. стіане имѣющъ получить въ будущемъ вѣкв, не сушь вещественны; и кто говорить, что онь вещественны, тоть неправду говоришъ: но ими означающся различные духовные образы. Ибо что говорить Апостоль Павель о небесномь Іерусалимь? То, что онь есть мати встьмъ намъ. (Гал. 4, 26.) Что же касается до одежды, которую носять Христіане, то конечно Духь самь облекаешь ихь, во имя Ощца и Сына и Свяшаго Духа во въки. Аминь.

### III.

### ПРЕПОДОБНАГО АВВЫ ДОРООЕЯ

#### ученте

О обвинения самихъ скбя.

Изслѣдуемъ, брашія, почему иногда, если кто услышить оскорбительное слово, принимаеть его спокойно, такъ какъ бы. почши не слышаль его; а иногда, какъ скоро услышишь, тотчась возмущается. Какая причина таковаго различія? И одну ли это имъетъ причину, или многія? Я вижу, что это имветь многія причины; но есть одна, которая раждаеть, такъ сказать. всъ прочія. Какимъ образомъ, я скажу вамъ. Во первыхъ случается, что иной послъ молишвы, или посль благаго сиденія находишся, можно сказать, въ добромъ разположении, и потому благодушно переносить оскорбленія отъ брата своего. Также случается, что иной имъетъ любовь къ кому нибудь, и потому безъ огорченія переносишь причиняемыя ему оть него оскорбленія. Бываеть еще и то, что иной презираеть того, кто хочеть его оскорбить; почишаеть за ничто обиды его, и даже не

обращаетъ вниманія на него, какъ на человъка, и не отвъчаетъ на его слова ни одного слова. Я разскажу вамъ одинъ примъръ, которому вы удивитесь. Въ Киновіи, прежде нежели я вышель оттуда, быль одинь брашь; я не видаль, чшобы онь когда нибудь раздражался, или огорчался на кого нибудь. Хошь замечаль я, чию мноrie изъ брашій различнымъ образомъ его обижали и раздражали: но оный юноша сносиль оскорбленія ошь каждаго изь нихь такъ, какъ будто никто низколько не приему оныхъ. Я всегда удивлялся чиняль чрезвычайному его незлобію, и весьма желаль знашь, какь онь снискаль сию добродътель. Однажды встрвчаюсь съ нимъ на единь, кланяюсь ему и прошу его ошкрышь мнв, какую онь всегда имвешь мысль въ своемъ сердцъ, что подвергаясь обидамъ, или шерпя ошъ кого либо какое бы ни было оскорбление, толикое показываеть великодушіе? Онь ошвьчаеть съ обыкновенною себь надменностію и говорить мнь: "стану я обращать внимание на сихъ негодяевъ, или принимать обиды оть нихь, какь отъ людей! они красивые псы." Услышавь сіе я склониль къ земль слухъ свой, и сказаль самь въ себь: воль какой пушь обръль брани

1

22

сей! и перекрестившись, я удалился опть него, шворя молишву, чшобы Богь сохраниль и меня и его.

И шакъ случается, какъ я сказаль. что иной не огорчается и изъ презрвнія: но это явная погибель. Съ другой стороны если кшо огорчается на брата, оскорбляющаго его; що сіе происходишь или ошь шого, что онь въ сіе время находится не въ хорошемъ состояния духа, или отъ того, чшо пишаешь' неразположенносшь къ брашу. Есшь много шому и другихь причинь, изъ коихъ о каждой уже сказано; но главная причина всякаго огорченія, если разсмотримъ внимательно, та, что мы не обвиняемъ самихъ себя. Описюда происходишь всякое шаковое неудовольствіе; ошсюда происниекаеть то, что мы никогда не обръшаемъ спокойствія. И не удявительно: ибо мы слышимь оть всвхь Свяшыхь, чню нышь другаго нуши къ спокойспівію кром'я сего, --- видимъ, что никто, идя другимъ пушемъ, не обрѣдъ онаго, и однакожъ сами надвемся получить сіе спокойствіе, или, по крайней мърв, думаемь находишься на прямомъ пупи къ оному, погда какъ ни мало не хощимъ обвинящь самихъ себя. Подлинно, хошя бы человвкъ

сдвлаль безчисленное множество добрыхь двль, но если онь не будеть держаться сего пути, то не престанно будеть оскорблять другихь и самь терпьпь оскорбленія, и погубить всь труды свои. Напротивь, какую радость, какое спокойствіе, куда бы ни потель, какое спокойствіе, куда бы ни потель, како говориль и Авва Пимень, будеть ощущать тоть, кто будеть обвинять самаго себя? Какой бы ни случился для него вредь, или безчестіе, или какое бы ни было огорченіе, — онь уже напередь почитаеть себя достойнымь всего сего, и никогда не возмущается. Кто можеть быть его спокойнье?

Но скажеть кию либо: если брашь оскорбиль меня, и я, по испышаніи себя, иайду, что я не даль ему ни мальйшаго къ сему повода, то какъ могу обвинять самаго себя? — Нъть, ежели кто со стракомъ Божіимъ будеть испытывань себя, тоть найдепгь, что непремънно самъ подаль поводъ къ оскорбленію или дъломъ, или словомъ, или видомъ. А если и увидить, какъ говорить, что въ настоящее время точно никакой не подалъ ему къ тому причины, то можетъ быть въ другое время оскорбилъ его такимъ же или другимъ дъломъ, или можетъ быть оскорбилъ другаго брата, и.

за то долженъ потеривть, или часто и за другой какой либо грвхъ. И такъ ежели кто, какъ я сказалъ, со страхомъ Божіимъ испытаетъ себя и со вниманіемъ разсмотритъ свою совъсть, то непремѣнно себя самаго найдетъ виновнымъ.

Также, иному кажешся, чшо онь самь по себъ сидишь въ мирь и спокойстви, --но когда брать скажеть ему оскорбительное слово, то онъ возмущается, и потому почитаеть себя въ правъ негодовать на него, и говоришъ: если бы онъ не пришель, и словами своими не огорчиль меня, то я не согръшиль бы. Воть смъшное и безразсудное суждение! Сказавший ему слово не вложиль въ него страсти, но гназдившуюся уже въ немъ показалъ ему самому, чтобы онъ, если хочеть, раскаялся о ней. Таковый подобень чисшой пшениць, извић красивой, но внушри согнившей, которую когда кщо разломить, тогда открываешся гнилость ея. Точно также и оный сидель, какь ему казалось, вь мире, но страснь гнъздилась внутри его, и онъ не зналъ. Братъ его сказалъ ему одно слово, и сія гнилость, шаившаяся внутрь, открылась. Ишакъ, ежели онъ хочешъ быщь помилованнымь, що должень покаяшься,

;

очиститься и преуспъвать въ добръ. Очевидно, что онъ долженъ еще благодарить брата, который доставиль ему такую пользу. Ибо искушенія не будушь уже обременящь его какъ прежде; но чъмъ болье онь будеть преуспьвать, шьмъ онь будушь для него легче; пошому что душа по мъръ пресцъянія дъдается кръпкою, и пріобръшаеть силу переносинь всякую тя-Какъ кръпкое живошное несещъ съ тосшь. оптдохновеніемъ и великую, возложенную на него шяжесшь; - ежели случишся ему и прешкнушься, топчась встаеть и почши не чувствуеть, что преткнулось; напрошивъ если живошное слабо, що и мадая тяжесть обременяеть ero, a если упадешь, то потребна великая помощь, чтобы поднять его: такъ и душа предавшаяся грвху изнемогаеть, такь чню и малая тягость обременяеть ес; ибо гръхъ разслабляещъ и приводишъ въ изнеможение шого, кшо ему предается; напрошивь когда человѣкъ преуспѣваешъ въ добрѣ, шо по мъръ преуспъянія дълается для него легчайшимъ mo, что прежде обременяло его. И щакъ когда мы за все, что ни случилось бы съ нами, обвиняемъ самихъ себя, а не другихь; що симь мы весьма много себь

26

благодъщельствуемь, досщигаемь великаго, опокойствія и успъховь.

И шемъ более мы должны обвинящь самихъ себя, чню ничего не бываешъ съ нами безь Промысла Божія. --- Можеть быть кто либо скажеть: какъ могу я не огорчаться, когда имею нужду въ какой либо вещи, и не получаю оной, а имвю нужду вь ней крайнюю. Но и сей не имветь права обвинять кого либо, или огорчаться на кого. Если онь и действительно, какъ говоришь, имвешь нужду въ какой либо вещи, и ее не получаеть; то должень говоришь: Хрисшосъ знаешь болье меня, должна ли бышь удовлетворена моя нужда, к Онь самь будещь для меня вмѣсщо шакойщо вещи, вмвсто такой-то пищи. Сыны Израилевы вли манну въ пусшынв сорокъ лыпъ; одинъ былъ видъ сей манны, но каждый находиль въ ней що, въ чемъ имвль нужду. Кшо имвлъ нужду въ соленомъ, находиль соленое; кшо имвль нужду вь сладкомъ, находилъ сладкое; вообще каждый находиль вь ней то, что было угодно для его вкуса. Такъ и шошъ, кшо шребуещъ яйца, но получаеть только овощи, долженъ сказащь въ умъ своемъ: если бы яйцо. полезно было для меня; то Богъ, конечно,

ниспослаль бы жив его; но впрочемь Онь и сіи овощи можеть обращить мнв вь яйцо, — и долженъ въришь, что Богъ дълаеть сіе въ наставленіе его. Ибо кто исшинно достоинъ наслаждаться благами. то Богъ и Сарацинскому сердцу внушить сошворишь милосшь съ нимъ, смошря по его нуждв; если же человвкъ недосшоннь сего, или сіе будеть ему безполезно, то хошя бы сошворены были новое небо и новая земля, онъ не получитъ удовлетворенія. Подлинно иногда человъкъ наслаждается благами сверхъ нужды, а иногда не обрътаентъ и нужнаго. Поелику Богъ, по милосердію своему, каждому подаешь нужное: то, ежели Онь ниспосылаеть человьку сверхъ нужды, симъ являетъ чрезмърное къ нему свое человъколюбіе, и научаетъ его благодарносши; но ежели не подаетъ ему и нужнаго, то чрезъ сіе даетъ ему разумъть важность той вещи, въ которой имветь нужду, и научаеть его терпънію.

И шакъ во всякомъ случав мы должны взирать горв; добро ли получимъ оніъ кого, или зло потерпимъ, должны взирать горв, и что бы ни случилось съ нами, за все благодарить, обвиняя всегда самихъ се-

Digitized by Google

the second second

бя, и говоря, какъ говориля ощцы: наше благополучіе есть дело Божественнаго Промысла, а злополучіе есшь слёдствіе нашихь гръховъ. Поиспинъ, какое бы мы ни шерпьли несчастіе, мы претерпъваемъ оное за свои гръхи. Правда страждутъ и Святые, но они страждуть за имя Божіе, или для того, чтобы открылась ихъ добродвтель для пользы многихъ, или для того, чтобы увеличилась награда ихъ оптъ Бога. Но можемь ли мы несчастные сказать сіе о себь? Каждодневно согръшая и защищая свои спрасни, мы оставили прямый путь отцевь нашихь, пушь самоосужденія, и идемь пушемъ преврашнымъ, --- пушемъ обвиненія ближнихъ. Каждый изъ нась старается вину всякаго дела свергнуть на ближняго, всю шяжесшь сложишь на него; каждый изъ насъ пребываетъ въ нерадъніи и не исполняешъ ни одной заповъди, а ощъ ближняго требуеть исполнения всъхъ.

Однажды пришли ко мнъ два брата огорченные другъ на друга. Старшій говориль о младшемъ: я приказываю ему что либо, и онъ огорчается, то огорчаюсь и я, думая: "еслибы онъ имълъ ко мнъ довъренность и любовъ, то съ охотою принималъ бы мож приказанія." Младшій съ своей сто-

роны говориль: "просши мнв, ошче! онв конечно говоришь мнв не со сшрахомь Божінмъ, но какъ будшо хочешъ повелѣвашь мною, и я думаю, что сердце мое; отъ того, какъ говорящь ощцы, и не разположено къ нему." Примъчайте; какъ они обвиняють одинь другаго и ни одинь изъ нихъ не обвинилъ самаго себя. Опять другіе два браша, оскорбленные другъ другомъ, и посль взаимнаго примиренія, осшались недовольными. Одинъ говорилъ: онъ не опіъ сердца сдвлаль мнв поклонь; пошому я и остался въ неудовольстви на него: такъ разсуждали и ощцы. Другой напрошивь говориль: поелику онь не разположень быль любишь меня, пока я не поклонился ему; шо посему и я осшался въ неудовольсшвія Вошъ вещь достойная посмъянія! на него. Вошъ развращение ума! Богъ видишъ, сколько я ужасаюсь шого, чшо мы и самыя изреченія Опцевъ понимаемъ въ угодносше нашей развращенной воли и на погибель души. Каждый изъ приведенныхъ мною въ примъръ долженъ былъ бы сложить вину на самато себя. Одинъ долженъ быль бы сказань: поелику я не ошь сердца сдълаль поклонъ брашу своему, що посему Богъ и не расположиль его комнь; и другой: по-

Digitized by Goog

**Š**U

елику я не разположень быль любншь браша своего прежде, нежели онь попросиль у меня прощенія, що посему Богь и его не расноложиль ко мнв. Такимь же образомь должны были поступить и два первые. Одинь должень быль бы сказашв: поелику я говорю власщишельски, потому Богь и не располагаеть брата моего ко мнв; а другому надлежало бы размышлять вь себь: брать мой повельваеть мнв со смиреніемь и любовію, но я не покорень и не имью страха Божія. Но никто изь нихь не обрвль пути самообвиненія, напротивь каждый возлагаль вину на блёжнято.

Вопть опть чего мы не получаемъ успѣха въ добрѣ, не получаемъ ни въ чемъ пользы, но все свое время бываемъ въ неудовольстви другъ на друга, и мучимъ сами себя! Оптъ того, что каждый оправдываетъ себя, каждый самъ себъ позволяетъ не исполнять заповѣдей, а отъ ближняго требуетъ исполненія оныхъ. Вотть отъ чего мы не пріобрѣтаемъ навыка къ добру! Отъ того, что едва только мы чему нибудь научимся, топчасъ начинаемъ требовать сего отъ ближняго и обвинять его, говоря: ты долженъ былъ сдѣлать сie, или: почему ты не поступилъ такимъ образомъ? — Но поче

Digitized by Google

31

му бы намъ лучше не требовать отъ самяхь себя исполненія заповъдей? Почему бы не обвинящь самихъ себя за несоблюденіе оныхь? Гдв тоть старець, который, когда спросили у него: какой обрълъ пы, отець, особенный путь къ Богу? отвъчаль: чтобы во всякомъ случав обвинять самаго себя. Спросившій подтвердиль сіе, и сказаль: нѣшъ другаго пуши кромѣ сего. Подобнымъ образомъ говорилъ и Авва Пименъ: "Всъ добродътели со стенаніемъ вошли въ домъ сей, кромъ одной, безъ кошорой человвкъ напрасно трудится." И ксгда спросили у него, какая добродъшель? ошввчаль: "чпобы человвкъ обвиняль самаго себя." Святый Антоній говориль: "Главное попеченіе человъка должно быть о томъ, чтобы предъ Богомъ возлагать гръхи свои на себя, и ожидать искушеній до послѣднято дыханія." Вездѣ мы находимь, что опцы, соблюдая сіе правило, и возвоая все, даже маловажное къ Богу, были спокойны. Таковь, напримерь, быль святый оный старець, коему во время бользни брашь положиль вь пищу вмѣсто меда льнянаго масла. Хошя оно и весьма вредно, но старець ничего не сказаль, а вль, молча, цервое и вшорое блюдо. Пошомъ удовле-

Digitized by GOOQ

творныши своей нуждь, онь не сталь вь мысляхъ своихъ обвинящь браша, не сдълаль ему выговора за его нерадение, и не шолько сего не сдълаль, но и ни однимь словомъ не огорчилъ его. Когда же брашъ узналь сною ошибку и начадь скорбыть: "я убиль шебя, ошець, говориль онь, и шы молчаниемь своимь наложиль на меня сей грѣхъ;" що съ какою крошостію онъ отвьчаль ему: "не скорби чадо. Если бы Богу угодно было, чшобы я вкусиль медь; шо шы мнь медь и предложиль бы." Вошь тотчась онь отнесь сіе двло къ Богу! Что ты старець? Какое здъсь отношение къ Богу? Брашъ сдълалъ ошибку, а шы говоришь: если бы угодно было Богу? Подлинно, говоришь онь, если бы угодно было Богу, чшобы я вкусиль медь, шо брашь и подаль бы мнь медь. Замътьте и то, что старець сполько быль немощень. сполько дней не могъ принимать пищи; однакожь онь не огорчился на браша, но оппнесь сіе двло къ Богу, и успокоился. Старець говориль правду; ибо зналь, что если бы Богу угодно было предложить ему въ пищу медъ, що и самое зловонное масло Онъ преврашиль бы въ медъ.

d by Google

ЧАСТЬ XXXVI.

Но ны за каждое двао облиняень ближняго, негодуемь за него, какъ будшо онь презираенть нась и постунаенть пронинь соввсини; какь скоро услышимъ одно слово, топиась превращаемь его, и говоримь: есан бы онь не хошьль уязвишь меня, що н не сказваъ бы сего. Гдъ шолть свящый Мужь, кошорый сказаль о Семев: Оставите его, и тако да проклинаеть, яко Господь рете ему проклинати Давида. Мужу убійць сказаль Богь, чшобь онь проклиналь Пророка? Какъ? уже ли Богъ сказаль ему? - Пророкъ зналь, что ничто. спольно не привлекаеть душь милосердія Божія, какъ искушенія, и особенно навоаимын и цалагаемыя во время шесношы и скорби, а по сему и говориль: Оставите сео проклинати Давида, яко реге ему Господь. Для чего? Негли призрить Господь на смиреніе мое, и возвратить ми благая омпьсто клятвы его. Видинь ли, чио Пророкъ посшупиль шакимъ образомъ съ намъреніемъ, посему и возпрепяшсшвоваль шёмь, кон хошьли описшишь проклинающему: Что мнъ и вамь, сынове Саруины? оставите его проклинати мя, яко Госпозь ресе ему. (2 Цар. глав. 16.) Но мы никогда не скажемъ о брашъ своемъ, чшо ему

Digitized by Google

34

сказаль Господь: но какъ скоро услышинь слово, шошчась посшупаемь какь исы, кож. когда кшо бросишь въ нихъ камень, осшавляющь бросившаго, а бытуть къ камню и грызущъ его. Такъ посшупаемъ и мы; осщавляемь Бога, кошорый попущаеть на нась напасти для очищенія гръховъ нашихъ, и устремляемся прошивь ближнаго, говоря: почему онъ сказаль мнв сіе? — почему сдвлаль cie? И шакимъ образомъ вмъсщо щого, чтобы получить большую пользу отъ сего, мы обращаемъ это для себя во вредъ. не зная шого, чшо все бываешь до усмотрънію Божію для пользы каждаго. Самь Богь да вразумищь насъ молишвами Свяпыхъ. Аминь.



## преподобнаго отца нашего нија подвижника

ИЗБРАННЫЯ ПИСЬМА.

Зосиму домостроителю.

Худой человѣкъ не усомнишся осудищь и добраго; а добрый и худаго не осудишъ. Кщо не склоненъ худо дѣлашь другому, шошъ не можешъ и худо мыслищь о немъ.

Филиппу Схольстику.

Бумага, сдъланная изъ папира и клея, называется просто бумагою; а когда на ней подпишется Императоръ, то. извъстно, называется сакра (священная). Такъ ты думай и о Святыхъ Тайнахъ. До молипвы Священника и нистествія Святаго Духа, предлежащіе дары суть простой хлъбъ и обыкновенное вино; а послъ страшныхъ тъхъ призываній и соществія покланяемаго, животворящаго и благаго Духа, лежащіе на святомъ престолъ дары уже суть не хлъбъ простой и вино обыкновенное, но Тъло и Кровь честная и пречистая

Хрисиа Бога всяческихь, очищающая ошь всякой скверны причащающихся со страхомь и великою любовію.

## Доси е вю.

Да будеть Богь всягеская во встяхь, (1 Кор. 15, 28.) — свътомъ для достойныхъ свъта, огнемъ мученія для достойныхъ въчнаго мученія.

## Птолемею.

Иные, вышедь льщомь изь пристани, потерпѣли кораблекрушеніе; а другіе и зимою плавали, и не испытьли бѣдь. А сколько подвижниковь, которые несомнѣнно надѣялись получить побѣду, и — побѣждены были? Другіе, напротивь, отчаявались получить и вторую награду, и увѣнчались первою. И такъ, не станемъ терять бодрости, не будемъ отчаяваться, но во всякихъ обстоятельствахъ будемъ прилежнѣе молиться.

#### Маркіану.

Если пы недостоинъ, върь, что спасещься: если безчувственъ, не надъйся спастись. Недостойныхъ и признательныхъ и благодарящихъ во всякой скорби, человъколю-

бенъ Богь малуещъ и спасаещъ, хомябь они совсъмь почши ошчаялись пришши когда либо въ лучшее сосшояніе; а безчувсшенныхъ не милуещъ. Кшо жъ безчувсшвенъ, если не шошъ, кшо не хочешъ съ благодарностію исповъдащь, чшо въра во Владыку Христа доставила міру безчисленныя блага и пользу?

## Ксенону.

Богь нашь любишь милость и судь, какъ сказаль Давидь, (Псал. 32, 5.) дабы ни милость одна не сдвлала насъ безпечными, ны судъ одинь не повергъ насъ въ ошчаяние. Ибо, сказано, если Богъ назришъ беззаконія, кто постонть? (Псад. 129, 3.) Судія гошовь помиловать тебя и явить свое милосердіе, если узришь, что ты по сдвланія гръха смирился и обращаешься къ служишелямь Божінмь сь прошеніемь, помочь тебь исцьлить грышную душу твою. Если Господь найдеть шебя достойнымь милосши: що въ обиліи ниспошлешъ шебв милость. Еслижь усмотрить сердце гордое, невърующее, нераскаянное и нестрашащееся будущаго суда; шогда, шогда уже любинь Богь судь, подобно тому, какъ врачь, всегда гошовый лечишь нарывь при-

мочками и млікими пласныїрями, когда увидищь, чню нарывь півердь и жеснюкь, и онь не могупіь имбінь никакого двйсшвія на оный, оснавикь снисходицисльный и крошкій образь деченія, упошребляень жельзо. Такимь образомь дюбнить Господь милосниь и судь, — имлосшь къ кающимся, — судь къ безчувсшвеннымъ и унорнымъ.

## Оводоріану.

Нъкоторые, подобные тебъ, жалкіе неввжды и міролюбцы, водясь страстьми, просяшь у Господа въ молишев здоровья, и богатства и наслажденій, и гибели врагамъ своимъ, и послѣ, когда сшоль вредное прошение ихъ не исполняется, падають въневъріе, или жалуюшся на Бога. Другіе шакже другаго чего нибудь просивши, и не получивъ, – для ихъ же собственной пользы, — ибо не все то непремънно и полезно. что мы любимь: потому что мы не знаемь, говоришь Апосшоль, о чемь, и какь намъ должно молишься; (Рим. 8, 26.) тошчась начинають ропшать, досадують, сердяшся, чшо не исполнилась ихъ молишва; и хощя часто ведуть самую порочную жизнь, хошяшь однако же поничась бышь

услышаны. Не долженъ ли шы бышь благодаренъ и за шо одно, чшо удосшоился ушренневать къ Творцу всего и бесъдоващь съ Нимъ молишвою? Но шы не шолько не хочешь благодаришь Его, но даже поносишь, прахъ, Создашеля своего! Войди хощя шеперь въ себя самаго и познай свое сосщояние.

## Евфразию Енископу.

Какъ еслибъ кшо, взявъ прекрасный портреть Гоусдаря, съ особеннымъ тщаніемъ составленный искуснымъ художникомъ изъ мелкихъ драгоцънныхъ камней, и испортивъ видъ человъка, представленный на немъ, перемѣсшилъ шѣ камни, привелъ въ другой порядокъ и сдълалъ изъ нихъ изображение какого либо живошнаго, и пошомъ вздумаль утверждать и говорить, что это есть тоть самый прекрасный портреть, который сделань искуснымь художникомь. и въ подтверждение сталъ указывать на ть камешки, кошорые первый художникь искусно вложиль въ портретъ Государя. а послѣдній негодно преврашиль въ изображеніе звъря, и указаніемъ на сіи камешки сталь обманывать простыхь людей, не видавшихъ никогда лично Государя, и увърящь,

Digitized by Google

Philo

чно сіе отвратительное изображеніе есть тоть прекрасный портреть Государя; такь точно и ересеначальники, сшивая, какь старухи, слова и какія нибудь реченія и отдирая оть Священнаго Писанія притчи, силятся приспособить къ своимъ бреднямъ изреченія Божіи. Но вы знайте таковыхъ.

## Аолнасию Екдику.

Ты походишь на человѣка, который говоришь: "хотвлось бы, чпобы обильный дождь напоиль всю землю, а позябнуть не хочешся." А можно ль быть обильному дождю безъ холода? Какъ же ты говорищь, что желаешь и молишь удостоиться какого нибудь духовнаго дарованія — безъ труда и скорби? Всякъ мірянинъ и монахъ, желающій получить какой либо небесный даръ, долженъ потерпъть много скорбей, искушеній и горестей, - какъ жестокую зимнюю стужу, и потомъ уже пожать плоды Святаго Духа.

## Иппонику.

Часшо иные желающь освободишься ошь своего швла, пошому чшо оно будшо увлекаешь душу ко грвху. Напрошивь, надлежало бы имь желащь освободищься ошь

своего порочнаго харакшера, водимаго сшрасшями и любящаго нечистоны сердца.

42

#### EMY KE.

Говоришь, чно язычникъ грѣшный сказаль тебь: "пы ничемъ не лучше меня, хощя Хриспіанинъ: попому чшо и пы грѣшенъ." Скажи жъ ему слѣдующую припчу. У одного хозяина было двѣ собаки; шу, кошорая взбѣсиласъ и покушалась загрыспь самаго хозяина, онъ приказалъ убищь; а шу, кошорая любишъ его, всегда ласкаешся къ нему и лижешъ ноги его, онъ бережешъ, кормишъ и щадищъ.

#### AMOMIOXIIO.

Добродвшель въ сшаросши не льзя назващь добродвшелію: она есшь безсиліе. И шакъ лучше въ молодосши надобно намъ жишь добродвшельно, и въ юномъ шълв показыващъ сшарческій умъ.

## Декуріону.

Умъ владыка, презрѣнное шѣло-рабъ. И шакъ не угождай сверхъ мѣры рабу невоздержаніемъ въ пицѣ, чшобъ онъ, забывши свое сосшояніе, не возсшалъ и недерзнулъ поднящь оружіе прошивъ господина. По сему Соломонъ конюрому извѣсшно было безуліе шѣла,

ed by Google

говориль: Не пользуеть безумному сладость, и аще рабъ нагнеть съ досаждениемь обладати своимь господиномь. (Пришч. 19, 10.)

## MAKGHMIAHY.

Во всяномъ народъ боящійся Бога и поступающій по правдть угоденъ Ему, (Дъян. 10, 35.) Это значить: Богъ пріемлеть и не отвергаеть того, кто, въ свое время, прибъгаетъ къ свъту блаженнъйшаго Богопознанія. Онъ не попустить ему умереть въ невъдъніи, но приведеть его къ истинъ и озаритъ свътомъ познанія, какъ Корнилія, о которомъ и въ вышеприведенныкъ словахъ говоритъ блаженный Петръ.

## Аттику Чтецу.

Видњевий Мене, видљ Отца; (Іоан. 14, 9.) эначипъ: удостоившійся уразумыть Божество Мое, очевидно, позналь Божество Отца. Ибо одно Божество и слава Отца и Сына: потому что Азъ и Отецъ едино есма. (Іоан. 10, 30.)

#### Елеворию.

Не бездълица *едеа*: ибо едва, — одной ночи не досшало — Іуда не вошель въ царсшвіе Божіе, и едва человъкъ шошъ, колюрый въ Севасшіи не перенесь мученія, не увънчался

съ прочими Мучениками. И шакъ, оснавя пустыя опговорки, сшанемъ держащъся всего швердаго и добраго.

#### Мартину.

По мнъ (позади меня, Іоан. 1, 27.) означаеть будущее время, какъ напримърь, когда Писаніе говоришь: Кто возвъстить геловъку, гто будетъ созади его (по немъ? Еклес. 10, 14.) И Саулъ говоришъ Давиду: Клянися ми Господемъ, яко не искоренищи съмени моего по мнъ, що есшь, чщо посль сего, посль моей, говоришъ, смерши не истребищь дътей и попомковъ моихъ.

#### EMY ME.

Поелику ощь воззрѣнія всегда раждается пожеланіе: то не позволяй глазамъ своимъ смотрѣть на красивыя лица, дабы отъ неосторожнаго взгляда не впасть въ непозволенное и нечистое дѣйствіе. Если бы Ева не видѣла красиваго дерева, то не взяла бы и не вкусила (плодовъ его), и не лищилась бы покрова — божественнаго цѣломудрія. Нынѣ подъ именемъ Евы разумѣй чувство, которое, когда поразится видиимъ, первое вкущаеть вредъ и тотчасъ

удваленть смершоносной снвди мужу — невидимому уму. О семь я и прежде говориль шебь.

## Ділкону.

Когда ты увидншь человѣка невѣрующаго, міролюбца, гордящагося суешою привременной мудросши, и презирающаго Богодухновенное Писаніе, за шо, чшо оно не Ашшическимъ написано слогомъ: знай, чщо это Неэманъ Сиріянинъ, который весь, опть невърія, покрышь проказою, доколь не познаеть благодътеля Бога и Господа всего, Неэманъ, который весьма удивлялся величайшимъ ръкамъ Дамаска, не могшимъ ни одного прокаженнаго очистить отъ проказы, и презираль Іордань, находящійся вь земль Израильской. И у насъ-какъ мысленныхъ Израильшянъ-есть Іорданскія струи. Божественнаго Писанія, — которыя по произношению словъ кажушся незначущими и маловажными, а по важносши шаннъ, сокровенныхъ въ учени Христовомъ - сей водь, біющей вь жизнь вьян ую, изцьляющей очищающей и просвъщающей върую-W щихъ, — вышеестественны и дивны и славны и превозносимы во въки въковъ.

45

## ЛЕВКАДІЮ АРХИДІАКОНУ.

Еслибь множество душь, какъ ты говоришь, за гръхъ низвержено было сюда съ высощы небесь при началь бышія человьческаго и получило швла: то надлежало бы великому Моисею написашь, чшо Богъ савлаль изь земли много шель, и вь оныя помъсшилъ ниспадшія души. Но не то мы видимъ; напрошивъ Писаніе сказываешъ, что одинъ только человъкъ, Адамъ, образовань изъ земли и получиль чрезъ вдуновеніе душу. Сотвориль есть оть единыя крове, какъ говоришъ Апостолъ, весь языкъ геловъгь жити по лицу земному. (Дъян. 17, 26.) И, первый селовикь оть земли перстень, не первыя шолпы безчисленнаго множесшва человѣковъ ошъ земли персшны, и единтьмь, говоришть, селовтькомь г р**љ**хб въ міръ вниде, (Римл. 5, 12.) а не множеспивомъ человѣковъ.

## Emy ke.

Кто оскорбиль Бога и изгнань, не получаеть благословенія; между тьмь Адамь, сотворенный оть земли, и Ева, произведенная изь ребра его помощница для дъторожденія, получають оть Бога благословеніе, какъ не сдълавшіе еще никакого

гръха, — плодинься, размножанься и обладашь всею вселенною. (Быш. 1, 28.) Какимъ же шеперь образомъ Адамъ и жена его согръшили еще прежде на небесахъ какъ шы говоришь?

#### Фортунату.

Легко соблазняться, свойсниенно не любомудрому, а малодушному. Ибо сказано: Мирь многь любящимь законь Твой, и нъсть имь соблазна. (Псал. 118, 166.)

#### Оронь.

Неушѣшный плачь, сѣшованіе и пощеніе по умершемъ сродникѣ, служишъ признакомъ невѣрія и недостатка упованія. Кщо вѣруетъ, что недавно погребенный воскреснетъ изъ мертвыхъ, тотъ укрѣпитъ себя надеждою, будетъ благодарить Бога, сѣтованіе перемѣнитъ на веселіе, будетъ молиться, чтобъ усопшій удостоился вѣчнаго милосердія, обратится къ исправленію своихъ согрѣшеній.

#### XHMA3110.

О начавшихъ и не совершившихъ чудное двао добродвшели можно сказашь сіе Пророческое изреченіе: *Яже предъ нимъ*, рай

**Joogle** 

сладости, и яже созади его, поле пагубы. (Іоиля 2, 3.)

## Леониду.

Такъ называемая несмысленными Еллинами судьба и участь никогда и не существовала, и не существуеть, и не будеть существовать, и не можеть существовать. Только ты ея — не имъющей дъйствительнаго бытія — не осуществляй по предубьжденію къ бреднямъ безумныхъ Еллиновъ.

Гераклиту Схоластику.

Первое прираженіе искушенія, ошъ кошораго получають начало страсти, бываеть соглядатаемь нашей силы. Напримѣръ, очамь представилось что нибудь такое, что можеть возбудить похоть: врагь чрезь сіе осматриваеть силу твою, — крѣпокъ ли ты и вооруженъ, или слабъ и можеть легко плѣненъ быть. Если же удовольствіе разнѣжить чувство и расположить къ зримому, и если образъ видимаго войдеть чрезь глаза во внутренность смысла, тогда побѣждается вождь внутренняго — умъ.

#### Отофилу.

Какъ не всъ чудеса, какія могъ, швориль Господь Іисусъ, а шолько шв, какія хо-

Digitized by GOOS

шѣлъ: шакъ не все, чшо вналъ, преподавалъ въ ученіи, а шолько шо возвѣщалъ, чшо мы могли приняшь, — соразмѣряя слово ученія съ слабосшію есшесшва (нашего). Вошъ почему Онъ ученикамъ, еще несовершеннымъ, говоришъ, чшо пе знаешъ онаго дня. (Маше. 24, 36.)

#### Стратіону.

Мы шемь ошличаемся ошь неверующихь, чию иначе судимъ о вещахъ. Язычникъ видить небо, и — и благоговветь и дивится; поелику небо почишаеть Богомь. Видипъ язычникъ землю и воды, и поклоняешся, и служишь безчувственному. Но мы не шакъ, — нъшъ! Мы взираемъ на небо, и — удивляемся Сотворившему; пошому что мы не почитаемъ неба Богомъ, но произведеніемь Его. Язычникь видишь ботансшво, и поражаешся удивлениемъ: вижу богашство я, и отъ презрънія къ богатсшву -- смеюсь. Онь видишь бедность. и опть страха стенаеть: вижу бъдность я, и скачу и веселюсь, зная, что истинное богатство — добродътель. И такъ иначе смотрящъ на предметъ Хрисшіане, н иначе несмысленные язычники.

Digitized by Google

ЧАСТЬ ХХХУІ.

## Евсевию Дилкону.

50

Богъ многое шайно двлаещъ для пользы нашей, хошя нъкошорые случаи предсшавляюшся намъ непріяшными. Но мы, какъ върные и искренніе рабы, не любопышсшвуемъ знашь образа, какъ полезны шакіе случаи: пошому чшо мы шолько должны бышь увърены, чшо Промыслишель душъ нашихъ все усшрояешъ къ пользъ и благу нашему, а не изыскивашь, какъ усшрояешъ, и не същовашь, не малодушесшвовашь о шомъ, чшо не знаемъ сего. Ибо нъпь пользы въ знаніи сего, какъ пошому, чщо мы смершны, шакъ и пошому, чщо легко надмъваемся гордосшію и самомнъніемъ.

## Евиетю.

Когда мнв покажещь согласіе между псомь и гіеною, тогда повврю тебв, что алчущій ненасытимо богатствъ можетъ быть человвколюбивымъ.

## Сосфену.

Вижу швое несмысліе и безуміе. Ибо, если шы укоряешь Богоноснаго мужа Іоанна, Епископа Консшаншинопольскаго, за шо,

чіпо онь будіпо гнівливь и сварливь, котда обличаетъ гръшниковъ и строго возстаеть на безчувственныхь и ожесточенныхъ: то время тебъ назвать ругателями — и Іоанна Кресшишеля, который нъкоторыхъ, имъвшихъ змъиные нравы, называль порожденіями ехидны, и Апостола, который дважды назваль Галатянь безумными, и Пророковъ обвинишь въ сварливосши; поелику они разумныхъ шварей называли конями похошливыми, псами изподпиха кусающими, и воронами, спараясь обличеніями склонишь заблуждаю-Сими щихъ къ исправленію. Что наконецъ скажешь о Богв всяческихь и Промыслишелв Христь, смиренномъ и своею снисходительностію и кротостію, превзошедшемъ всякую крошосшь, когда услышишь, что Онъ беззаконныхъ называетть глупыми и слъпыми, сынами діавола, плевелами, псами, свиніями и другими низкими именами? —

## Èmy me.

Чшо значащь слова: Мы имљемь умь Христовь? (1 Кор. 2, 16). — Онь значащь: я имью смысль очищенный, имью чисшыя и возвышенныя мысли, и сіяю жизнію.

## Eny ke.

Ауха пріяхомъ, говоришь Апостоль, (1 Кор. 2, 12.) не для шого, чтобъ могли знать въ точности существо Божіе, но да въмы дарованныя намъ безчисленныя блага, яже и елаголсмъ ученикамъ.

## Eny же.

Будемъ надвяться на Бога, любезный брать, будемъ надвяться, хотя не видимъ скораго и немедленнаго исполненія моленія нашего и не знаемъ, что будетъ съ нами. Богу угодно, чтобъ мы всегда надвялись на Него: Онъ и все такъ устроилъ, чтобъ мы не иначе достигали наслажденія благами, которыхъ просимъ, временными и ввчными, какъ послъ долговременной надежды.

#### Ему же.

Пріобрѣшенное съ трудомъ обыкновенно долѣе сберегается, а снисканное легко, весьма скоро истрачивается, какъ такое, что опять можно получить. Такимъ образомъ благодътельствованіе нескорое есть самое лучшее и прочное благодѣяніе.

#### Зослетю Трибуну.

Не обманывайся увъреніемъ Іудеянина, чшо они за другіе грѣхи изгнаны изъ Палестины. Нъщъ, не за другіе гръхи имъ нанесены шакія неизцъльныя раны, а за убіеніе Господа. Прежде, за служеніе идоламъ и за убіеніе Пророковъ и за прийощеніе демонамъ въ жертву дочерей и сыновъ, они предаваемы были Богомъ въ пленъ, и спустя не много лѣтъ, по Божію изволенію, огяшь возвращались въ землю объщованную. Но съ шого времени, какъ дерзнули совершить двло непростительное возложили руки на Сына Божія, преданы совершенному разоренію. Воть уже иятисошый годь, и - ныпь никакой помощи, нъшъ заступленія, нътъ ушъшенія, нътъ Пророка, который бы научаль и утверждаль ихь, какь вь Вавилонь Іезекінль, Данінль и прочіе. Богь уже не хочеть бесьдовашь съ ними; Онъ гнушаешся ихъ.

## Помпею Діакону.

Чему пы изумляещься, видя, что превозносять похвалами человвка самаго порочнаго и нечесшиваго, что онъ наслаждается славою незаслуженною и имветъ

селикую силу у властишелей земли? Вспомни, что процовѣдуетъ Писаніе: Вдань несестивый въ высоты велики, (Еккл. 10, 6.) то есть, ему попустиль Богъ возвыситься въ семъ мірѣ. Попущеножъ ему не безъ намѣренія, но, чтобъ онъ слишкомъ вознесшись, низринулся оттуда и получиль ударъ неизцѣлимый.

## AKAKI 10.

Весьма пагубно какъ произносить устами слово праздное и безполезное и не служащее къдуховному назиданію, такъ и питать въ сердцъ змъй и скорпіоновъ — гръховные помыслы.

#### EMY ME.

Разсмотри, кто изъ Іудеевъ обращается къ Въръ, какъ они принимають проповъдь Апостольскую: и поймешь, какъ первые дълаются послъдними, чтобъ исполнилось слово Монсея, изрекшаго пророчество о потомкахъ Адамовыхъ и сказавшаго: Пришлецъ, иже у тебе, будетъ евише, выше; ты же низу, низу; онъ будетъ господствовать надъ тобою, а ты будешь подъ его владычествомъ: онъ будетъ елава, ты же будещь хвостъ. (Втор. 28, 43.) Подъ

#### Афоонію Самаритянину.

Содержание письма твоего следующее: "Еслибь зерно, посвянное въ землю, не согнивало, по можнобъ было надвяшься, чшо человвческое тьло воскресненть. Если же зерно, да и всякое съмя, преданное земль, согниваешь, и шьло человьческое обращается въ прахъ и пыль: то что ты мнъ объщаешь воскресеніе півль?" — Я на сіе отвъчаю такъ: Прочитай начало книги Бытія: "И взяль Богь персть оть земли и создаль человѣка." (2, 7.) Какое же различіе между перстію отъ земли и прахомъ и пылію? Такимъ образомъ, какъ вначалъ шъло устроено изъ праха земнаго, получило опть Бога вдуновеніе, и спаль человъкъ на ноги свои: шакъ опяшь изъ праха и изъ пыли, при концв настоящаго ввка, по повельнію и силь Божіей, возстануть тьла человъческія, получать свои души и станушъ на ногахъ своихъ во славу и хвалу Творца всего, производящаго все дивное.

#### Eny RB.

56

Ты пишень: "Если я зерно хлѣбное смелю и сдвлаю мукою; то хотя тысячу разъ буду свять его въ землв, не оживеть, не возстанеть, не дасть ростка, не принесепь плода. Такъ и шело, сделавшись пепломь и пылію, не можешь уже никакъ возстать и ожить, " - Я и теперь съ кротостію скажу тебь тоже, что прежде писаль: какъ въ началъ человъкъ созданъ праха, силою и въдъніемъ премудраго изъ и всемогущаго Господа: такъ и при концъ настоящаго въка, возстанетъ изъ праха сошлѣвшее півло и воскреснеть человѣкъ, получить жизнь и душу, свергнеть прежнюю планность и облачется въ Божественное неплание.

## - Емуже.

Ты говоришь, что пракъ тьль человьческихъ разносится и развъвается вытрами во всё стороны, и чтожъ будетъ наконецъ? ... Но размысли, изъ чего устроена земля, откуда произошли огонь, воздухъ и вода? Ты конечно не согласиться съ глупыми инвніями языческими, отвергнеть бредни лжефилософовь, и скажеть въ отвышь, чщо сім спихіи воззваны Богомь вь бытіе изъ несуществовавшаго. И я тебь говорю, что какъ все изъ небывшаго приведено въ бытіе единымъ мановеніемъ Божественнаго хотвнія; такъ изъ того праха, который ты почитаещь погибающимъ, возстануть твла человъческія.

## Веніамину Еврею.

Говоришь, чшо шы за многое хвалищь Іисуса, а очень недоволенъ Имъ за шо, чшо Онъ пренебрегъ и раззориль Суббошу. Но не всегда человъку бышь младенцемь. Сдълавшійся совершеннольшнимъ, не захочешъ пишашъся молокомъ, и посвяшившій себя наукамъ Философскимъ, не сшанешъ сидъшь надъ азбукою. Такъ, до нисшесшвія кълюдямъ небесной мудросши, храненіе Суббошы было хорошо и полезно; шеперь же, посль пришествія Христова, оно излишне. Христіанинъ долженъ мудрствовать превыше и дней и временъ и всего міра.

#### Ему же.

Премудросшь Божію представляй себь какь бы матерію, которая сначала даеть младенцу сосцы, и говорить: "хорошо, хорощо это, " а посль пріучаеть дишя кь

## Кледрху.

Я не могу укорять волка за хищничество; склонность къ хищенію врождена волку: но браню человѣка, который противуестественно усвоилъ себѣ характерь волчій.

#### Евламнію.

Не отвпицай безумному, говорить Соломонь, по безумію его, да не подобень ему будещи. Но отвъщай безумному на безумie ( neòs афеобичу) его, да не явится мудрь у себе. (Пришч. 26, 4. 5.) Кто соглашается сь глупымъ, когда онъ говоришъ про**шивное** законамъ Божіимъ, и склоняетъ ко грѣху, и кто хвалить слова его, тоть отвъчаетъ безумному по безумію его, и уподобляется ему. Напротивь кто противоръчитъ говорящему нечестивое и не соглашается со сквернословящимъ, тотъ отвыиствуеть, по Писанію, на безуміе его; по есшь, шошь является мужественнымъ побъдоносцемъ надъ безуміемъ его, ибо стрвлами истины и небесной мудро-

сши, низлагаеть безуміе и суетное надмвніе лукаваго умствователя.

#### Аглано.

Какъ шв, которые страдають горячкою, почитають медь горькимь; ибо чувство вкуса у нихъ испорчено: такъ портится и чувство вкуса душевное. Пророкъ говорить: Горе тъмо, которые сладкое называють горькимъ. (Исаіи 5, 20.)

#### EBFPAMMIЮ.

Ты имѣешь обыкновеніе говорить, что діаволь хитрь и лукавь. Согласень сь этимь и я. Но если мы захотимь трезвиться, то діаволь лукавь будеть для себя, а не для нась: потому что зло только пагубно тѣмь, въ которыхь оно находится; напротивь добродѣтель можеть принесть пользу не только тѣмъ, которые имѣють ее, но и ближнимъ.

#### EMY KE.

Чтобь тебь увъриться, что злой себь только золь, а добрый и другимъ добръ, приведу тебъ свидътельство изъ Притчей. Въ нихъ сказано: Сыне, аще золъ будеши, единъ потерпнеши злая: аще же пре-

мудрь, себть премудрь будеши и ближнему. (Пришч. 9, 12.)

## Астерию Чтицу.

Какъ обрѣзаніе вмѣняешся преспупному Іудеянину въ необрѣзаніе; щакъ воздержаніе и посшъ вмѣняешся въ піянсшво и объяденіе шому, кшо посшишся по языческому и воздерживаешся ошъ пищи по Манихейскому, и гнушаешся благими произведеніями Божіими.

# СЛОВО \*).

Тако да просвътится свъть вашь предъ геловъки, яко да видять ваша добрая дъла, и прославять Отца вашего, иже на небестахъ. Мато. 5, 16.

Преходя ошъ града во градъ, ошъ веси въ весь, наконецъ, по благости Божіей, достигъ я и вашего уединенія, любезная братія, да нѣкій плодъ имѣю и въ васъ, якоже и въ прочихъ. Слыша издалека ваше благое житіе о Господѣ, я желалъ нетерпѣливо насладиться вблизи благоуханіемъ сего древняго вертограда Христова и понести съ собою упѣшеніе, — что и на краю ввѣренной мнѣ отъ Господа иаствы есть исшинные рабы Божіи, сокрытые ошъ міра, но полезные міру.

\*) Сіе и слъдующія за нимъ Слова получены Издателями при слъдующемъ письмъ мэъ Карачева.

"По счастію я имель случай пріобресть несколько рукописныхъ проповедей бывшаго Епископа Курскаго и Бело - Градскаго, ныне Архіепископа Сибирскаго и Тобольскаго Евгенія; говоренныхъ въ разные праздничные дни и случаи, представля-

Крашко время моего съ вами пребыванія; не могу я долго насладишься любезнымь мнѣ вашимъ лицезрѣніемъ и духовнымъ собесѣдованіемъ. Но елико могу, желаю побесѣдовашь съ вами, да имѣю нѣкій плодъ и въ васъ, якоже и въ прочихъ брашіяхы Скажише вашему ново́му Пасшырю, процвѣшаюшъ ли древнія Апосшольскія добродѣшели? созрѣваюшъ ли въ васъ плоды Свяшаго Духа? живешъ ли въ васъ любы, и радосшь, и миръ? соединяешъ ли васъ долгошерпѣніе, и благосшь, и милосердіе? охраняешъ ли васъ вѣра, крошосшь, и воздержаніе? Благословенъ садъ вашъ, ежели украшаешся сими небесными плодами, и я

вшіеся смиренномудрому духу его въ Курской Епархіи. Слова сій переходили между многими любятелями чтенія Христіанскихъ книгъ, и нъкоторые, ощутивъ силу и дъйствіе сихъ поученій, усердно пожелали видъть оныя помъщенными въ Христіанскомъ Чтеніи. Побуждаясь симъ благочестивымъ желаніемъ, и съ своей стороны будучи совершенно увъренъ, что Слова сіи соотвътствуютъ цъли Христіанскаго просвъщенія, препровождаю при семъ изъ имъющихся у меня шесть проповъдей, всепокорнъйше прося напечатать оныя въ издаваемомъ Журналъ Христіанскаго Чтенія. Получающій сіе душеполезное изданіе Н. Б."

дерзновенно возглащаю именемъ Божінмъ: миръ вамъ!

Вопросите и вы меня, какъ нѣкогда вопросиль святый отшельникъ прищедшаго изъ міра: есщь ли въ мірѣ истинные служители Божіи? Увы, любезная братія! помолитесь о мирѣ всего міра; Міръ во злъ лежитъ. Видъхъ беззаконіе и преръканіе во ерадъ, днемъ и нощію обыдетъ, и по стънамъ его беззаконіе, и трудъ посредъ его и неправда, и не оскудъ отъ стоенъ его лихва и лесть. Не любите міра, ни, яже въ міръ. Аще кто любитъ міръ, нъсть любве Отги въ немъ. Яко все, еже въ міръ, похоть плотская; и похоть огесъ, и гордость житейская.

Не вопрошайте о мірв и не обращайте взора вашего къ міру. Никтоже возложь руку на рало, и зряй вспять, управлень есть ег царствіе Божіе. Но не преставайте молиться о живущихъ въ мірв, а паче подавайте міру примъръ вашимъ непорочнымъ и Богоугоднымъ житіемъ. Вы есте соль міру. Аще соль обулеть, тимъ осолится? Вы есте свъть міру. Тако да просвътится свъть вашъ предъ геловъки, яко да видятъ ваша добрая дъла, и прославятъ Отца вашего, иже на небесъхо.

Хотя вы удалены отъ міра, но не сокрыты; хотя сокрылись въ пустыню, но не сокровенны; Не можеть ерадь укрытися, верху горы стоя. Чъмъ болье вы сокрываетесь по внушности, тъмъ болье открыты по внутренности. Любимцы міра, уиномляясь суетою, обращають на васъ со вниманіемъ свои взоры, дабы устудить горящій языкъ пустынными добродътелями.

Горе вамъ, если изсякнетъ и въ васъ истинная любовь къ Богу, къ ближнему, истинное умерщвленіе плоти. Сколь ни близорукъ міръ въ пушяхъ духовныхъ; но онъ топчасъ проникнетъ маску, ощутить лицемъріе: и вы подвергнетесь сколько гнъву Божію, столько и презрънію міра; похулится въ васъ имя Божіе, любезная братія! Тако да просвътится свътъ вашъ предъ селовъки, яко да видять ваша добрая дъла, и прославять Отца вашего, иже на небесъхъ.

Ежели севть будеть тьма, то тьма кольми! Ежели въ сырв древь огнь возгоришся, что въ сусв будетъ? Вы усыряетесь слезами покаянія; а мірь въ суетв своей не находить досуга и взглянуть на грвхи свои; вы озаряетесь слышаніемъ и чтеніемъ Слова Божія непрестаннымъ; а

мірь оглушается суесловіемь и зловіріемь. Подумайте, сколь болье имбете вы способовь полагать восхожденіе вь сердці своемь. И когда праведный Судія возстанеть на судь, и найдеть среди міра хотя мало курящуюся віру; а вь пустынів угасающую: то не отринеть ли избранныхь; и не избереть ли отриновенныхь? Вспомните оную грозную истину: ему же болье дано будеть; болье взищется оть него.

Но почто я нечалю себя и вась непріятными воображеніями? Еще вы не подали мнь случая сомньвашься о вашемъ благочесшін; а я увлекаюсь неумъсшнымъ опасеніемъ: простите моей ревности, любезная брашія! Зная Ангельскій объшь вашь, не могъ я не вообразищь; что вы и человъки. Слыша, чшо вы стоите въ въръ и любите подвиги, не могъ я не вообразищь и мудраго наставленія Апостола: Мняйся стояти, да блюдется, да не падеть. И ежели сей избранный сосудь исповедуеть: Дадеся ми пакостникь плоти, да не превозношуся: то намъ ли слабымъ сосудамъ не нужно смиреніе и опасеніе? Сколь многіе удостоившись откровенія, но возгордевшись упаи! Сколь многіе, ушвердивнись въ целомудріи, отъ самонадъянія пали? Сколь ино-ЧАСТЬ ХХХУІ. 5

rie, раздавши свое богатство въ міръ, пронзены въ пустынъ сребролюбіемъ, пріучившись къ покорности въ мірв, предались въ пустынь унынію, ропоту и даже ослушанію? Сколь многіе уподобились онымь Галашамъ, къ конмъ вопіетть Павелъ: Таколи несмысленни есте; нагенше духомь, нынъ плотію сконгаваете? Воть свойство человъческаго сердца! Вошъ причина моего опасенія и воззванія, любезная братія! Дьлайте двло Божіе съ осторожностію; работайте Господеви со страхоть и радуйтеся Ему съ трепетомъ, не высокомудрствующе, но смиренными ведущеся: не похвалы, яже оть селовъкь, но яже оть Бога, ищуще: да славится имя Божіе вами. Тако да просвътится свътъ вашъ предъ человтки, яко да видять ваша добрая дтла и прославять Отца вашего, иже на небестяв. Аминь.

(Товорено во время посъщенія Софроніевой Пусшыни.)

#### CIOBO

Ŷİ.

#### НА день рождества Пресвятыя Богородицы.

Велигить Ауша моя Господа и возрадовася духъ мой о Бозъ Спасъ моемъ: яко призръ на смирение рабы своея. Лук. 1, 47.48.

Авраамъ и Сарра, неплодствуя до староспи, не ослабъли върою: и Господь даровалъ имъсына обътованія. Іоакимъ и Анна, неплодные до старости, не ослабъли молишвою: и Господь дароваль имъ Марію, совершение обътований. Долго не исполняль Господь ихъ желанія, дабы швмъ глубочайтее пріобрѣли они смиреніе; для того вводиль сердца ихъ въ большее смирение, дабы болње даровать имъ; ибо одни смиренные способны принимать дары Божіи. Кто полнъ собою, ш. е. заняшъ мыслію о себв; въ шомъ нѣшъ уже мѣсша для благодаши: все въ немъ занимаетъ, разширяющій крылья, умъ его. Но смиреніе, изгоняя всякую мысль о своемъ достоинствъ и заслугахъ, такъ сказать, опоражниваеть душу и делаеть

ее сосудомъ, гошовымъ для Духа Свяшаго и даровъ Божіихъ, и чѣмъ́ совершеннѣе́ смиреніе, шѣмъ обильнѣе благодашь Божія.

Возлюбленная брашія! не унывайше во свящыхъ подвигахъ. Если Господь по многихъ вашихъ шрудахъ и молишвахъ не даешъ еще вкусишь вамъ сладосши благодаши: Онъ научаешъ шъмъ глубочайшему смиренію и кръпчайшему упованію. Имъйше предъ очами вашими Іоакима и Анну, а паче высокую дщерь ихъ, Машерь Божію. Она сама исповъдуетъ, что не на добродътели ея призрълъ Господь, но на смиреніе: Велигитъ душа моя Господа, и возридовася духъ мой о Бозъ Спасъ моежъ: яко призръ на смиреніе рабы своея.

Да и можешъ ли человѣкъ имѣшь какую либо добродѣшель безъ смиренія? — Никогда. Все, чшо именуешся добродѣшелію внѣ смиренія, есшь разчешъ ума плошскаго, есшь попеченіе о своей пользѣ: а добродѣшель и подвигъ для своей пользы есшь рабоща изъ корысши, но не для Бога. И если кшо любуешся своими добродѣшелями: шошъ забылъ, чшо всякая въ насъ сила ошъ Господа. Какъ не прилично хвалишься эрѣ-

ніемъ, пбо не сами мы дали себь сін глаза; какъ не пристойно величаться красотою лица; ибо не отъ насъ строеніе лица и твла: такъ не свойственно хвалишься всъми душевными и швлесными силами и способностями, ибо не отъ насъ онъ, но отъ Бога. Виновны мы, ежели о нихъ нерадимъ, или еще во зло употребляемъ. Ho какъ можемъ почишащь заслугою, когда ими пользуемся? Мы всь нищи, и все, что имьемъ, есть дарование Божие. Благодарить должно Господа, если успѣваемъ въ добрѣ, а не присвоивать себь, да не ошъимется ошъ насъ за гордость нашу, что дано по единому милосердію Божію. Наше одно ничпожество и гръхи: намъ непресшанно должно вопіять съ Даніиломъ Пророкомь: Тебъ, Господи, правда; намъ же стыдъніе лица. (Дан. 9, 7,) Какъ шъло наше шошчасъ разрушится, какъ скоро отниметь Господь руку свою : такъ душа топичасъ упадаетъ въ грахъ оппъ силы живущаго въ насъ граха, какъ скоро опъиметъ Господь во гнѣвѣ Онъ непресшанно подблагодать свою. держиваещь нась, какъ машь дишя свое: но поддерживаеть дотоль, пока мы чувствуемъ свою слабосшь и немощь, и обращаемь кь Нему взоры наши, прося непресшан-

69

но помощи. Но какъ скоро возмечшаемъ, и забывши Пушеводишеля, возмнимъ, чщо сами о себъ ходимъ, чщо своею ревностію и усиліемъ успъваемъ; въ щу минушу осшавляетъ насъ благодать, и мы упадаемъ въ щакіе гръхи, отъ коихъ давно отвыкли, коими давно гнушадись. Страшно присвоять що, что принадлежитъ Богу. Лучше гръшникъ плачущій, нежели праведникъ самонадъянный.

И такъ братія, Работайте Господеви со страхомъ и радуйтеся Ему съ трепетомъ; — и тогда, когда все должное исполните, елаголите, яко раби неклюгими есмы, яко, еже должни бъхомъ сотворити, Чистота сотворихомь. твлесная есть долгь нашь, ибо премудросщь не обищаещь въ пълеси, повиннъмъ гръху; воздержание есть долгь нашь, ибо падение совершилось невоздержаніемь; послушаніе есть долгъ нашь, ибо преслушаніемь грпьхь вь мірь вниде: всв добродвшели, всв подвиги сушь долгь нашь; безь нихь человькь уподобляется безсловеснымь. Но что значать всв добродътели, всъ подвиги безъ смиренія? На кого воззрю, глаголешь Господь, токмо на кроткаго, и молгаливаго и трепещущаго словесь: Mouxs?

Братіе! возлюбите смиреніе, и укрѣпить васъ Господь своею благодатію, и благословить миромь. Господь гордымъ противится, смиреннымъ же даетъ благодать. Аминь.

(Товорено въ Софрониевой Пусшыни 1820 года, Сентября 8-го дня.)

#### VII.

### С, Л О В О

По принесении чудотворныя аконы Богоматери изъ Курска въ Коренную Пустынь.

Реге же Маріамь: се раба Господил. буди мить по славолу твоему. Лук. 1, 38.

Матерь Божія, посль явленія Ангела, посъщила сродницу свою Елисавешу, и пребывши у нея яко три мъсяцы, возвратися ев домъ свой. Такъ и чудотворная ея икона, постливь Курскъ, и пребывь шамъ нъсколько мѣсяцовъ, се нынѣ къ уптешенію Пуспыни возвращаешся въ Домъ свой, на то мъсто, гдъ она за шесть сопть лыть къ прославленію сей Пуспыни явилась, на тоть корень, оть коего и нарицается Коренною. Составимъ, брашіе, праздникъ, окружая Матерь Искупителя нашего, убо и нашу Машерь. Она любишъ Сына, убо любищь и нась; она бодезновала о Сыне въ Его страданіяхь, бользнуеть и о нась. И если мы веселимъ ее, що составимъ праздникъ исшинный; а ежели печалимъ ее и

огорчаемь, по праздникь нашь не вы праздникь; огорчая Виновницу праздника, мы безчесшвуемь праздникь. И чемь мы, слушаниели, огорчаемь Машерь Божію, и чемь се радуемь? Темь же, чемь огорчаемь Бога, и чемь утождаемь Богу. Ибо она была подобна Богу. Мы огорчаемь се, когда ей не цодобны.

Такъ, возлюбленные, не думайше, чшобы она печалилась о насъ шолько шогда, когда мы въ бодезняхъ, когда въ несчасшіяхъ и страданіяхь. Ибо, ежели Сынь Божій все можещь и сынь всегда послушаеть манери: несчастія наши, какъ бы велики, ни шо были, могушъ изчезнуть одною минушою при ея мощномъ за несчастныхъ ходатайспивв. Свидетельствуюсь сею иконою чудотворною, кося однимъ прикосновеніемъ и даже воззрвніемь съвврою сшолько исцвлились больныхъ, столько облегчились несчасщныхъ. Нѣщъ, напрошивъ и наши непечалящъ Машерь Божію счасшія **IO**шому полько, чшо онв сушь плоды грвховь нашихь; и тогда только, когда мы, такь сказать, отъемлемъ у Бога могущество помогашь нашимь несчасшіямь нашими недосшойными и въ несчасшіяхъ чувсшвова-

ніями. Возлюбленнія! півла наши, какь и весь мірь, въ рукв Божіей сшолько, чшо Онь и мершвишь и живишь по своей воль и власши: но души наши, увы! исшоргаюшся изъ руки Божіей по данной имъ высокой, но со дня паденія несчасшной, свободь. Ими — шо печалимь Вога, когда гръху предаемся, ими печалимь Машерь Божію, шокмо нашимъ спасеніемъ, нашею свящостію ущѣшаемую.

Не много приносяпть больные къ образу Божіей Машери, ежели присшупающь съ однимъ желаніемъ исцълипься. Это бы значило що же, какъ приходищь къ лекарю. Драгоценно предъ Богомъ въ грешнике искреннее чувство грвха, и решительность навсегда осшавищь грѣхъ: и сколь Majo съ шакимъ духомъ пришекающихъ! Вмъсшо того, чтобы предать себя въ несчастия совершенно Богу и оплакивашь грехи свои, какъ источникъ страданія, ропшушъ, малодушествують, и проклинають жизнь свою. Такъ-то мы разслаблены духомъ! Не шокмо счастие, но и самыя несчасния употребляемъ во зло, въ обонхъ случаяхъ прошивляясь Богу. Не шакъ посшупала пречистая Дъва, когда явися ей Ангель съ

высокимъ благовѣстіемъ. Она шого токмо боялась, что страшно для цвломудрія. Како будеть сіе, идъже мужа не знаю, говорила Двва. И какъ скоро объяснилъ посланникъ сверхъестественный способъ зачатія, тотчасъ предалась въ волю Божію: Се раба Господня, буди мню по елаголу твоему.

О! если бы и мы поступали подобно вы недовъдомыхъ случаяхъ, не лишились бы и мы подобной благодащи. Кщо во всю жизнь свою, при всякомъ поразишельномъ случаъ, говорищъ съ Маріею: се раба Господня; въ шомъ вселищся несомнънно Господь, и вселищся, и возрасщить и укръпищъ раба своего въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполненія Христова.

Таковымъ рабамъ Божіимъ ни счасшіе не опасно, ни несчасшіе не убійственно. Они въ счастіи благодътельны, въ несчастіи преданы судьбѣ своей. Течетъ ли имъ богатіство, даетіся ли могущество? они говорять: я рабъ Господень, а не господинъ даннаго мнѣ отъ Бога, и долженъ употребить не для себя, но для славы Божіей, и употреблю: се рабъ Господень! Сокру-

Digitized by Google

75

шаешь ли бользнь его шелесныя склы, или безславіе его славу, или преврашность его стяжанія? онь преклоняещся подь крыпкую руку Божію и говоришь: се рабъ Господень, буди мнъ по глаголу Господню! Gie Божественное рабство выше всякой свободы человаческой. Это супь царсшвенные рабы, иногда лишаемые трапезы человьческой, но пріобщающіеся шрапезь Господней: Яко нищи, но многихъ богатаще; яко нигтоже имуще, но вся содержаще-Бога въ душахъ своихъ. Они веселящъ градъ Божій. --И ежели есшь во храмъ семъ шаковые рабы, то они восхищають Матерь Божію. Они — що сосшавляющь истинное торжество ея; ими красуется настоящій праздникъ.

Возлюбленній! да углубящся въ душь нашей слова Пречисшыя: Се раба Господкя; буди мню по глаголу твоему. Аминь.

(Говорено въ Коренной Пусшыни, 1819-го года, Іюня 11-го дня.)

#### VIII.

## СЛОВО

#### На освящение храма Рождества Пресвятыя Богородицы.

Паки благоволиль мнв Господь узрвшь обишель вашу, изъ всъхъ ошдаленнъйщую мъстомъ, но ближайшую въ моему сердну. Какъ двши юнъйшіе болье озабочивающь сердце родительское, будучи малосильные требуя непрестанной помощи: такъ И мив ваше брашсшво. Другія обишели довольно обезпечены способами къ содержанію, какъ внутренними, такъ и внъшними, а вы еще уподобляетесь Илія, въ пустынв отъ Ангела питаемому? Ибо какое имя приличные шымь добрымь Хрисшіанамь, которые выну благотворять вамь, какъ имя Ангеловъ, посылаемыхъ въ пусшыню отъ Господа. Се жилища ваши изъ ничего возникли, а храмъ Господень оптъ ничего въ льпошу облекается, и совершается въ васъ оное Апосшольское слово: Яко нигтоже имуще, а вся содержаще; яко негаеми, но неотгалваеми; лко умирающе, и се живи есмы.

north at

Подобно и я сколько озабочиваюсь вами, столько и утвшаюсь, зная скудость вашу, и видя неоскудьніе, и охотно приняль дальній путь, единственно для освященія храма сего, дабы утвшить вась, исполнивь ваше желаніе, и поспышиль нарочно, дабы уготовить его ко дню вашего праздника, хотя имьль болье удобности подь конець сего мьсяца посьтить вась; ибо должень быть скоро вторично вь крам вашемь.

Пріимище, возлюбленные! все сіе знаком'я испинной моей къ вамъ дюбви и попеченія, и утьшайте меня взаимно вашимь преспъяніемъ въ Хрисшіанскихъ добродъщеляхъ и свящыхъ подвигахъ. Се устроены вамь новыя келліи: устрояйте себь ввчные кровы на небеси. Се преобразился и обновился храмъ молишвы: преобразуйшесь духомъ ошъ славы въ славу; обновляйшесь сердцемъ, постепенно совлекаясь ветхаго и облекаясь съ новаго человъка. Се освященъ и помазанъ храмъ молишвы; да помажется сердце ваше, - истинный престоль Божій; да освятится півло ваше живый храмъ души вашей. Помните непрестанно оныя Апостольскія слова. He

въсте ли, яко тълеса ваша храмъ живущаго въ васъ Святаго Духа суть? Прославите убо Бога въ тълесъхъ вашихъ, и въ душахъ вашихъ.

Не давайше мыслямь вашимь паренія, сердцу вашему поползновенія, швлу вашему излишней сышосши и покоя; ходище въ простопть и чистопть, то возбуждая себя взантно во псалытьхь и пльнихо, и пльснъхъ духовныхъ воспъвающе и поюще въ сердиахъ вашихъ Господеви, то трудами твлесными укръпляя птелесныя силы и умерщвляя нечистыя вождельнія. Бойтесь праздности, какъ врага Божія, какъ матери унынія и злыхъ помысловъ, какъ пишашельницы сна и злыхъ похошей. Паче всего уподобляйшесь храму Господню вашимь союзомъ и единодушіемъ. Какъ храмъ составлень изь разныхь вещей, кирпича, извесши, жельза и дерева, но составляеть единое тьло; будучи прилично сложенъ и связанъ, и ушвержденъ на основании: подобно и брашсшво сосшоншь изъ людей разныхъ харакшеровъ, разнаго поняшія, и если каждый изъ васъ предасть себя подъ руку Спроителя на основании Іисуса Хрисша; то разные характеры согласятся,

разныя понящія сблизятся і всякой стланешь на свое мвсто, и вы соединитесь въ едино швао Христово, единымь духомь связуемы, и будете единый живый храмь живаго Бога:

Если же каждый членъ захочепть дъйспивоващь самь о себъ, хощя бы казалось и къ лучшему; що повърьше; чщо врагъ удобно переловищъ васъ по одиначкъ и погубищъ:

Молю вась! не возносищесь умомь вашимь; не опъ Бога возношеніе; повинуйшесь въ простотв сердца; повиновение есть союзь брашсшва ; вёрный знакъ души возрасшающей и здравой. Ежели повиновение иногда и прошивно плоти и уму плошскому; но всегда полезно душь. Между Ангелами нъпъ и непокорносши; а вы вражды носище образь Ангеловь. — Знаю я, что врагь умъешъ внушащь благовидныя причины къ негодованию на насшавниковь. "Они ошибаюшся, они погрешающь." Но посмощрите на мірскія семейства и научитесь, ть ли домы процветають, где глава семейства ума высокаго? напь! но гда вса послушны главь семейства. Разумь кигить, а любы

созидаеть. Тако тецыте, да постиенете. И шошь, кшо видить ошибки въ другомь, если станеть на его мвств; надвлаеть больше ошибокь. Повинуйтесь въ простотв. Аще око твое просто будеть; все тъло твое свътло будеть.

Все сіе, брашія, вы знаеше, чшо я говориль вамь: но можешь бышь иной, зная сіе; носишь шолько во умв, а еще не въ сердцв, и, можешь бышь, глась Пасшырскій, силою благодаши Божіей, внесешь зерно въ сердце, а въ сердцв слово не бываешь безилодно. Оно шолько во умв засыхаешь.

Молю Господа, да устроить вась во храмъ святый; а васъ смиренно прошу молиться о мнв недостойномъ. Аминь.

(Говорено въ Глинской Богородицкой Пуспилия, Сеншября 8-го дия; 1822 года.)

Digitized by Google

#### ЧАСТЬ ХХХҮІ.

### слово

IX.

# Во вторую недалю поста.

### Покайтеся, приближися бо царство небесное. Машө. 4, 17.

Когда приличнъе проповъдывать покаяніе, какъ не во дни покаянія? Покайтеся, взываль Спаситель къ Гудеямъ, приближися бо царство небесное. Мы не Гудеи, но и намъ не менъе прилично воззваніе Спасителево къ покаянію.

Господи! мы каемся, мы говѣемъ и поспимся и исповѣдуемъ грѣхи наши ошцу нашему духовному; да пріидеть убо царствіе Твое. Такъ могли бы мы ошвѣппсшвовашь зовущему Господу, если бы совѣсшь наша не зазирала насъ. Но если бы сей часъ были мы позваны къ суду Божію; если бы враша смерши внезапу ошворились предъ нами: не восшрепещемъ ли мы? И успокоишъ ли насъ шогда наше мнимое покаяніе? Нѣшъ, слуш., поговѣшь нѣсколько дней, и пересказашь нѣсколько наружныхъ

грѣховъ, еще не значишь покаяшься. Наружное покаяніе шогда шолько имвешь цвну, когда всвмъ сердцемъ сокрушаемся о грвхахъ нашихъ, когда возненавидимъ себя самихъ; когда въ самыхъ добродъшеляхъ нашихъ начнемъ видъть порочныя побужденія; когда не шолько нечисшыхь мыслей гнушашься будемъ, но и въ самыхъ невинныхъ размышленіяхъ и желаніяхъ усмашривать суетность и тщеславіе. Не устами токмо и постомъ швлеснымъ, но сердцемъ должно покаяться. Когда гність корень дерева, хошя зеленьють вышви, оть нькоторыхь остатковъ жизни въ сучьяхъ, но скоро увянуть и засохнуть. Такь и добрыя наши качества, рано или поздо; прекратятся. ежели сердце наше не очищено и не освящено Духомъ Святымъ. Мы часто жалуемся, чшо не можемъ обуздащь нашихъ чувсшвь, чшо языкь своевольсшвуешь, глаза разбъгающся и плъняющся, уши любящъ бесъды вредныя, звуки сладосшные; и все тьло ко гръху стремится. Но чувства ли виновашы? Не сердце ли расшлвнное влечеть чувства къ тому, что оно любить? Не одолвемъ чувства, ежели не очистимъ сердца глубокимъ покаяніемъ, ежели не измоемъ душевной нечистоты горячими слезами,

и не изгонимъ гръховнаго чада вздохами совершеннаго сокрушенія. Самое швлесное изнуреніе, сколь оно ни полезно, не поможеть намъ, ежели не побъдимъ гръха, царсшвующаго въ нашемъ сердцв. Хошя бы шы отняль чувственныя орудія грвха, хотя бы умершвиль плотскую похоть, заградиль очи и уши ошь всякаго соблазна, положиль на уста печащь молчанія: но ежели гръхъ тніздишся въ сердці; що онъ раскроешся вь другихъ видахъ, или въ корысшолюбін, наи въ зависши, или во гнѣвѣ и мщенін, или во внутренней гордости и высокомъ о себѣ мнѣніи. Слѣдсшвенно грѣхъ, изгнанный изъ чувствъ, будетъ не менъе въ душъ, и при всей наружной строгосши, душа не будепть подобна Богу. Посему-то Пророкъ вопіеть: Раздерите серд. ца ваша, а не ризы. Сердечное покаяние родить изъ себя и наружное покаяние. He успыдимся исповъдать гръхи, даже предъ всемь свыпомь, когда возгнушаемся ими; польющся ручьями слезы, когда поразищь камень Моисейскій жезль-окаменьвшую душу испинное покаяние; исторгнутся вздохи за вздохами съ рыданіемъ и воплемъ, когда проникнемся чувствомь Мытаря и сына блуднаго; не пойденть на мысль брашно

и интіе, когда совершенно почувствуєть, что погибаемь.

Любезная брашія! мы погибаемь, доколь не Богу рабошаемь; мы погибаемь, доколь грѣхь любимь. Чшо сушь наши страсти, столько мятущія нась и другихь? Это сушь горы огнедышущія, изрыгающія пламеньизь сердца нашего и являющія, что наше сердце держится во области огня адскаго. И если бы не милосердіе Божіе сохранило нась для покаянія; мы бы давно погибли, ибо носимь въ сердць нашемь погибель нашу.

Ужаснемся самихъ себя; возведемъ взоры сердечные къ Искупишелю и глубоко воззовемъ: Боже! милостивъ буди намъ гръшнымъ. Воззовемъ не единожды, но при каждой порочной мысли, при каждомъ нечисшомъ желаніи. Господъ не презришъ насъ, зовущихъ къ Нему; ходящій по волнамъ подасшъ намъ руку; Распяшый за насъ поможешъ намъ руку; Распяшый за насъ поможешъ намъ распинашь наима страсши и похопи; Онъ гошовъ устроищь и въ шълахъ и въ душахъ нашихъ царсшво свое, шолько бы мы искренно ръшились разрушить въ себъ царство діавола. Покайтеся, приближися бо царство небесное. Аминъ.

(Говорено въ Курска.)

Digitized by GOOGLE

#### СЛОВО

X.

### На день Балговъщения Пресвятыя Бородицы.

#### Се раба Господня, буди мнъ по елаголу твоему. Лук. 1, 38.

Въ последний разъ призываю на васъ миръ. Божій; въ послъдній разъ простираю къ вань слово благовъсшія. Можешь бышь по смершь не увижу вась, и вы меня. Но увидимся въ въчносщи, когда предстанемъ и вы и я судищу Христову; когда праведный Судія пошребуеть отчета и оть меня за вась, и ошь вась за меня. Увидимся въвъчносши; — и даль бы Господь, чшобы столько радосшно было мое съ вами шогдашнее свиданіе, сколь бользненна сердцу моему насшоящая разлука! Даль бы Господь, чшобы чепыре почпи льша моего правленія Бълоградскою Пасшвою, а въ ней и вами, не оказались безплодны на судь Его праведномъ! .

Онь разсмощрищь, сколько и я свяль для. вась духовнаго свмени, и чисшое ли свяль

съмя, и благовременно ли, и являль ли вамъ примърь духовнаго спъянія въ себъ самомъ. Онъ разсмотрить, охотно ли вы принимали съмена сіи, старались ли соблюсти ихъ въ дущъ своей, да не расхитять птицы суетныхъ помысловь, да не подавить терніе заботъ житейскихъ. Горе мнъ, если я не со страхомъ Божіимъ съялъ! Горе вамъ, если не со страхомъ Божіимъ принимали вы съемое! Тогда свиданіе наше будетъ плачевное.

Въ послѣдній разъ вергу мрежу, въ послѣдній разъ простру слово, да обрѣту нѣкій плодъ въ васъ, и приложу хоття единъ златникъ на вѣсы правосудія Божія къ моему и вашему оправданію.

Настоящій праздникь даеть мнв слово, и слово важное и для меня вь настоящемь моемь положеніи, и для вась вь ожиданіи будущаго, слово назидательное и для меня и для вась на всю жизнь вашу, на всв случаи жизни. И такь внушите въ сердца ваши сказанныя Ангелу слова благословенныя Дъвы: Се раба Господня, буди мнъ по елаголу твоему. Будемъ, возлюбленніи, спасительныя сіи слова носить непрестанно

въ душѣ нашей. Примите ихъ ощъ меня недостойнаго, какъ послѣднее завѣщаніе. Онѣ сохраняттъ васъ въ самыя опасныя минуты унынія и отчаянія. Что съ тобою ни встрѣтится, какое зло ни постигнеттъ тебя, все пріемли, яко изъ рукъ Божіихъ; ибо дѣйствительно все бываетъ по устроенію Божію. Пріими все кротко и скажи съ пречистою Дѣвою: Се раба Господня, буди жнъ по елаголу твоему.

Такъ ушѣшаю я себя въ наспюящемъ моемъ ноложенія, въ горесшной разлукѣ съ насшвою, мнѣ любезнѣйшею: шакъ ушѣшайшесь и вы въ ожиданіи новаго Пасшыря. Узналъ я пасшву мою, и радовался, чшо благословилъ меня Господь шоль мирною пасшвою; я глашалъ овецъ, и овцы слышали гласъ мой. Теперь какое обрѣшу сшадо, не вѣмъ; какая предлежищъ мнѣ судьба, сокрыщо. Но предаю себя въ волю Божію, и взываю къ Господу: се рабъ Господенъ, буди мнѣ по глаголу Твоему.

Такъ ушъщайтесь и вы, ожидая новаго Пастыря. Узнали вы меня, и я не забуду по гробъ мой вашей Хрисшіанской любви, вашего постояннаго усердія. Еще не знае-



те, кого и какого даруенть вамъ Господь Пастыря. Но предайтесь въ волю Божію и воззовите къ Господу: се рабы Господни, буди намъ по глаголу Твоему. Предайтесь, и за преданность вашу дастъ вамъ Господь лучшаго Пастыря, по сердцу вашему.

Предавайшесь и во всю жизнь вашу, во всъхъ случаяхъ, въ руки Божіи, какъ дъши въ нъдро машери, со всякою върою, со всякимъ упованіемъ. Упованіе на Господа никогда не посрамишъ.

Ежели и люди почитають за безчестіе себь выдать и не защитить тьхь, кои преданы имъ совершенно, и на однихъ ихъ надъются: то Господь ли не постоить за славу свою, и не сохранитъ, какъ зъницу ока, тъхъ, кои себя всесовершенно Ему предали, и на Него въ величайшихъ опасностяхъ или затрудненіяхъ несомнънно уповаютъ? Напечатлъйте глубоко въ душахъ вашихъ слова Матери Божіей: Се раба Господня, буди мнъ по елаголу твоему. Вотъ вамъ послъднее мое завъщаніе, иослъднее цълованіе!

Прочее молю вась и прошу молишься о инв. Я не забуду вась въ ионкъ молишвакъ.

Господи! сохрани обитель сію въ мирѣ, и исполни сердца ихъ страхомъ Твоимъ. Аминь.

(Говорено въ Бѣлоградскомъ Рождество — Богородицкомъ Монастырѣ, 1822-го года Марта 25-го дня.)

#### Радуйтеся! и паки реку: Радуйтеся!

Пріимише, добрыя, но скорбныя сердца! пріимише сім слова ошь сердца, кошорое въруешь, чшо добрые имъюшь особенное право на радосць, и чшо печаль есшь досшояніе здыхъ, и кошорое желаешь, чшобы вы ежедневно сшановились лучше и радосшнѣе.

Природа и Хрисшіансшво, Богь и швореніе, Хрисшось и Его Евангеліе, благодашь и ея исшочникъ — Духъ Свяшый — все имвешъ цвлію, содвлашь насъ въ сей жизни добрыми и радосшными, а тамъ въ полной мвръ блаженными.

"Радуйшеся", взываеть къ намъ небесная Истина устами св. Павла, "радуйтеся всегда въ Господъ." Для того и поставилъ насъ Богъ на сей землъ, и повелълъ прекрасному солнцу восходить надъ нами, для того и далъ намъ сердце, способное къ радости, разумъ, способный отличать истинную радость отъ ложной, и чувство для невыдимыхъ, въчныхъ благъ, и слъд. Для

высочайшихъ радостей. Для того Сынь Божій и сошель кь намь вь образв человъческомъ, дабы досшавишь намъ исшинную радость. Для того Онъ и ходилъ по всюду благодътельствуя, дабы не только словомъ и примъромъ показашь чисшыя основанія радости, но двломь и силою разрушить несчастіе, и на его мѣстѣ утвердить истинное блаженство. Для того Онъ и обращался съ грѣшниками, т. е. съ такими людьми, которые лишились истинной радости и права на оную, дабы ввести въ домь ихь, и прежде всего вь ихь сердце радость и блаженство. Для того и устроена на землѣ Церковь Христова, чтобъ быть не инымъ чъмъ, какъ избраннымъ общесшвомъ людей добрыхъ и радосшныхъ, чуждыхъ гръха и неразлучной съ онымъ печали. Для шого и установлены Христіанскія празднества, дабы мы посредствомь ихъ могли- находить потерянныя радости и изощрять притупленное гръхомъ чувсшво духовнаго веселія.

И такъ, если Богъ и твореніе, Христось и Его Евангеліе, Церковь и ея празднества имъютъ цълію наше нравственное улучшеніе и произтекающую изъ онаго радость;

то оть чего же произходныть, что столь мало людей достигають прочной, постоянной радости? Оть чего многіе изь Христіань, даже изь твхъ, которые не причастны грубыхъ пороковъ и кръпко держатся пути Христова, не знають, по видииому, истинной радости, и не только по видимому, но и дъйствительно не знаютъ и не имъютъ оной?

Одна изъ главныхъ причинъ сего нестастія есшь слѣдующая: мы дѣши не знаемъ нашего Ошца; мы брашья не знаемъ нашею Браша, нашего Искупишеля — Хрисша.

Больщая часшь людей не имѣють ревноти содѣлаться истинно добрыми. Невѣріе въ /тѣшищельную истину, что все стремитя къ лучшему, невѣріе во всеблагаго и всемоущаго Отца человѣковъ, наконецъ невѣріе в Іисуса Христа — суть причиною ихъ језпокойствъ и недовольства, печали и помленія: для нѣкоторыхъ же одно толью невѣдѣніе бываетъ причиною ихъ горетнаго состоянія. Симъ-то бѣдствующимъ јратьямъ, я, при помощи Божіей хотѣлъ ы проложить путь къ душевному спокойтвію и самодовольству.

Когда, желая побудить къ радости добрую, печальную душу, говорящъ ей: Богь благъ, радуйся; — тогда мъсто радости тошчасъ занимаетъ множество различныхъ сомнѣній и недоумѣній, которыя похищаютъ у сердца радость. Сіи-то сомнѣнія я хотѣлъ бы изгнать изъ сердецъ; дабы радость и спокойствіе получили свободный входъ въ оныя.

1. Богь благь, но и правосудень: слъдственно мы должны трепетать предз Нимь.

Такъ, любезный другъ! по испинѣ правосуденъ Онъ. Но правосудіе Его не инымъ чѣмъ можешъ бышь, какъ шолько свяшою, мудрою любовію къ добру, — любовію, кошорая ненавидишъ все злое и ошвращаешся онаго.

Богъесшь любовь; — правосудная, свяшая, но все однакожъ любовь. Не сіе ли самое выражаешъ начало молишвы Господней? Если бы намъ должно было шолько шреиешашь предъ Нимъ; шогда Сынъ Божій научилъ бы насъ молишься иначе. Вмъсшо: Отте нашъ, надлежало бы говоришь: О Ты

страшныйнее изъ всяхъ страшныхъ существъ! Ты, который наводишь и страхъ и ужасъ и удовольствіе свое находишь въ шомъ, чтобъ мы трепетали предъ Тобою!

Название Отець есть почтенныйшее и вивств любезныйшее изъ всыхъ названій; бывъ прилагаемо къ Богу, сіе названіе въ совершенньйшемь, высочайшемь смысль есшь исшинно; — и мы должны шолько препешаль предъ Богомъ? Дишя радуешся, когда слышишъ имя отець; - и мы должны шолько трепешашь предь нашимь Ошцемь? Нѣшь, это значило бы поступать вопреки Духу Христову, Духу любви, который всвхъ истинно върующихъ научаетъ взывать съ истинно двинскимъ чувсивомъ: Авва Отге! --Нътъ, это не справедливо; напротивъ все то, чпо Бога — высочайшее благо — представляеть благимъ, исполненнымъ любви, что дълаетъ Его достойнъйшимъ любви. все що истинно, или во всемъ мірь нъть ничего истиннаго. А что представляеть Бога шолько сшрашнымъ сущесшвомъ, которое находить удовольствие въ томъ, чтобы устрашать нась, это ложно, или во всемъ мірѣ нѣшъ ничего ложнаго.

И шакъ первое недоумъніе не должно дълашь меня печальнымъ, ибо какъ ошецъ

не пересплаенть бышь достнойнымъ любен потому, что онъ наказываетъ свое дитя: такъ и Богъ не перестаетъ быть предметомъ высочайшей любви потому только, что являеть свое правосудіе. Ибо правосудіе Божіе есшь также любовь, но любовь мудрая, которая наказуеть для улучшенія, любовь святая, которая изгоняеть зло и насаждаетъ добро. — Напропнивъ правосудіе и двлаеть Его по справедливости любви. Ибо если бы Богъ досшойнымъ могъ бышь шолько милосердымъ, а не вмѣств и правосуднымъ; тогда своею благостію Онъ препятствоваль бы успѣхамь царства добродътели и блаженства, (которое однакожъ она хотъла бы основать). Тогда Онъ награждаль бы какъ злодъя, такъ и друга добродътели, и тъмъ самымъ, что не наказываеть уклоненій оть порядка, побуждаль бы нась къ безпорядкамъ.

Если бы Богъ былъ щолько благимъ, а не вмѣстѣ и правосуднымъ; тогда Онъ въ равномъ отношеніи находился бы къ утѣсняемой добродѣтели, какъ и торжествующему пороку; тогда невинность Авеля и братоубійство Каина, любовь Іоанна къ своему Учителю и измѣнническое лобзаніе

Іуды, нокорноснів на креснів умирающато Інсуса и Мессіеубійство, были бы для Него равноценны. Извергь человечества быль бы сполько же добрь предь Богомъ, какъ и другъ человаковъ, кошорый охошно жертвуещь своею жизнію для блага своихь ближнихъ. Грубое распулкство и трудомъ пріобрътаемое цъломудренное чувство предъ очами Чиспівйшаго имвли бы одинаковое доспоянсшво; повельнія и запрещенія уничиножились бы; разрушились бы всв законы природы, если бы Богъ быль шолько благимъ, но не вмъстъ и правосуднымъ. И чшо быль бы мірь безь законовь, законы безъ наказанія? И чиго быль бы законь ж наказаніе безъ правосудія? Слъдственно Богъ не быль бы благимь, исполненнымь цобви къ намъ, если бы благосни Его не была благосшію правосудною, Его любовь --любовію справедливою. И шакъ, люблиція Бога души! какъ мысль, чно Богь есть числивницая любовь, совершенныйшая благоспиь, не можешь устрашнить нась; такь равно и мысль о правосудія Божіемъ не должна приводнить насъ въ смятеніе. Ибо правосудіе Божіе не вное чито есшь, какъ совершеннъйшая, свящъйшая любовь.

. ЧАСТЬ XXXVI.

1.73

2. Боев блаев; но мы согръшили, слъдственно должны трепетать предъ Его карающимъ правосудіемъ.

Согрѣшили мы; но ужели грѣхъ сильнѣе ошеческой Божіей любви къ намъ? Согрвшили мы; но ужели опець перестаеть бышь ошиемъ пошому только, что его слабое диппя двлаешь какую-либо погрешность? Согранили мы; но не знаеть ли Богь, чшо мы слабыя швари, образованныя нзъ праха? Не самъ ли Онъ создаль насъ? Не превыше ли всъхъ гръховъ милосердіе Божіе? Ужели Всемилосердый не имъенть сполько милосердія, чшобы прощать грѣхи каждому гръшнику, съ върою и надеждою умоляющему Его о помилованія и желающему обрашишься къ добру? Можешъ ли Богъ пресшашь бышь добрымь, какъ скоро мы начинаемъ делащь зло? Не ниспослалъ ли Онъ къ намъ Сына своего, когда мы были гръшниками? Ошринешъ ли же Онъ насъ теперь отъ своего лица, когда кровь Его единороднаго Сына кодатайствуенъ за нась? Нъшь; братія! имъя швердую надежду на милосердіе Божіе, мы ошнюдь не должны безмърно същовать о гръхахъ своихъ. Обладаемый спраспіями человѣкъ про-

ized by GOOGLE

щаеть врагу своему, когда онь просить у него прощенія, — и Богь ли, который сотвориль нась, который искренно любить нась, который изь любви дароваль намъ своего Возлюбленнъйшаго, который весь есть любовь, — Богь лине отпустить намъ согръщеній нашихь, когда мы съ сокрушеннымъ сердцемъ будемъ умолять Его о помилованіи; и покажемъ плоды достойные покаянія?

3. Богь благь; но мы не можемь знать, доволень ли Онь нашимь покалніемы слъдственно никогда не можемь быть веселы;

Другь мой! не вводи себя въ заблуждение сею мыслию: о шомъ; какъ швое сердце разположено къ Богу, шы можешь имъшь сознание; а какъ ошеческое сердце Божие разположено къ шебъ, въ разсуждения сего шы можешь бышь спокоёнъ: Не желай знашь болъе, нежели сколько шы можешь знашь; учись въроващь, надъящься; когда не можещь знащь:

Повшоряю: Начшо шы можешь знашь; другаго можешь надаяться, а въ большемъ не имаешь нужды для своего спокойствія. Испинно ли твое покаяніе и исправленіе, объ этомъ ты можешь знать; а простиль

-

ли шебь Богь грахи, шого ши должень надвяться

Начно ны можень знань: я знаю, когда ина хочешся пишь или спашь, -- и я не могу знашь, имъю ли исшинное усердіе къ Богу? Я знаю, чшо я сего человека любаю болье, нежели кого-либо другаго, -- и я не могу знашь, любезнье ли гръха для меня воля Божіл, или нешь? Я знаю, чшо я, котла на пр. гнъвъ объемлешъ меня, оскорбляю браша моего моими словами; - и я не могу знашь, удерживаю ли движенія гнъва для Бога, или нешь? Я знаю, когда грешу, -и я не могу знашь, прошивосшою ли я склонноспи ко гръху, или нъпъ? Смотря на часы, я легко могу узнашь, на который чась указываеть страка, и не могу знать, на какіе предменны указываеннъ мнв мое сердце? Я могу ошличишь черное ошь бълаго, --- а исполненнаго раскаянія, сокрушеннаго, убъгаюmaro грѣха сердца не могу опіличнінь опіъ сердца земнаго, любящаго гръхъ и забывmaro Bora?

Цнеры: 1, 2, 3 я могу опличить опъ суммы 1000, 2000, 3000; но при опкрывшенся случав проспираю ли руку ко грвху, или опинимаю опъ него — сего я не могу опличник? Лапина зной я очень хорошо опи-

личаю опть зимиято холода, а шого не ногу знашь, холодно ли мое сердце къ Богу. или пламенъетъ любовію къ Нему? Если и не могу бышь увъренъ, принесъ ли я должное покаяние, що я не могу шакже знашь н шого, сограшнаъ ли я; а если сего не могу знашь, що для чего мнв приносищь покаяніе? Сколько вірно я знаю шо, поражаю ли мечемъ браша моего, или вливаю въ раны его елей; сполько же върно я знаю и шо, люблю ли браша моего, или ненавижу, оплакиваю ли гръхъ, или услаждаюсь имъ. Слъдственно нъгто я могу знать. Но если я могу знашь, чшо мое сердце есшь сердце сокрушенное, исполненное раскаянія; то смѣю надъяться, что Богь не отрянешъ моего сокрушеннаго сердца. Ибо Богъ взираешъ на сердце; иначе Онъ не былъ бы Если я могу знашь, что сердце Богомъ. ное болве любишъ волю Божію, нежеля богатство, мірскія почести и удовольствія; що я смею надеяться, чтю Богь взираеть на меня, какъ на дитя свое. Ибо Онъ любищь любящаго Его. Если кщо хочешь знашь, ныть ли на пр. на лиць его. черныхъ пяшенъ; що онъ смошрищь въ зеркало, и зеркало сказываениь сму о шомь. И если я желаю бышь спокойнымъ, я сио-

· 101

нрю въ мою совъсшь, и мол совъсшь, озаренная Евангеліемъ, укръпленная духомъ Вожіямъ, говоришъ миъ, чисша ли мол дуна или нъшъ. Если совъснь мол не обличасщъ меня, шо я взираю, на Бога, хошя еще со спиндомъ и уничижениемъ, однакожъ съ уцованиемъ, Если же обличаешъ, шо я смиряюсь предъ Госцодомъ, взываю къ Нему о помиловании и не пресшаю упражиящь себя въ въръ и покалнии дошолъ, доколъ не могу оцящь съ упованиемъ взиращь на Него,

Слѣдсшвенно, нѣчщо можещъ цоказащь мнѣ моя совѣсшъ; а прочаго долженъ я надѣяшъся оптъ милосердія Божія, и въ сей надеждѣ быщъ спокойнымъ; чегожъ миѣболѣе?

4. Но я не знаю также, не заблуждасть ли моя совъсть; слъдственно я никогда не могу и не долженъ быть спокоень.

Сіе сомниніе сщолько же не справедливо какь и прежнее. Ибо *во первыхь*: Для нась весьма важно що, если мы можемь сказащь сами себь: я надлежащимь образомь вопросиль свою совість, и моя совісшь не обличаеть меня.

Поелику Богъ далъ намъ соввешь, какъ ближайшаго нашего законодашеля, свидъшеля и судію, що кщо усшоишъ предъ симъ законодашелемъ, свидъшелемъ и судіею? Кого не обличаещъ правильно вопрошенная совъсщь: шопъ уже сшоищъ на швердомъ основания.

Совесть, какь некая пропись, разделена между людьми, подобно шому, какъ учищели своимъ ученикамъ раздающъ прописи для чистописанія. Правдивый учищель не можешъ шребовать более того, чтобы мальчикъ писалъ сообразно съ прописью . . . Если бы пропись двиствительно была не вполнъ совершенна; по за сіе несовершенство прописи мальчикъ не долженъ былъ бы отвъчать, развъ только онъ самъ испоршиль бы ее. Такь и оть нась требуется то, чтобы мы жили по предписанію Божію, — каждый согласно съ своею, правильнымъ образомъ вопрошаемою совъстію. Двлай всегда то, что можешь, и Господь сдвлаешь що, чего мы не можемь.

Посему престаньте заниматься напрасными изслѣдованіями, и научитесь вопрошать ваще внутреннѣйшее. Съ спокой-

нынь духомь углубляйшесь вь самихь себя и внимайше гласу совьсши. Она есшь нькій глась Божій вь вась, кошорый обвиняенть или оправдываешь, укоряешь или одобряешь, награждаешь или наказываешь, — и сену гласу мы должны въришь.

Если бы я имвль двло съ людьми легкомысленными, шогда я сказаль бы: благоговъйше предъ симъ гласомъ, сохраняйше ващу совъсшь въ ся чисшошъ и просвъшинъ свою совъсшь, помраченную гръхами. Но поелику ръчь моя ошносишся къ добрымъ, печальнымъ дущамъ; що я скажу шолько сіе: не возмущайше вашей совъсши напрасными сомнъніями, взирайше въ самихъ себя безбоязненнымъ окомъ, и если усмащриваеше доброе, брагодарище за що Бога, если же худое, улучщайще себя — и будьще спокойны.

Во-вторых: Поелику и самая добрая совысшь можеть еще погрышать, и опасеніе возможнаго заблужденія ввергаетть печальныя души изъ одной печали въ другую; то чаще повыряйте оную Словомъ Божіннъ, притомъ найдите для себя, если можете, мудраго и благочестиваго друга —

Digitized by Google

соввения, и если онъ при извесниють случав скажещъ вамъ во имя Іисуса Хрисша: Будьте спокойны, що върьше сему слову и въ молишвенномъ духъ воззовише ко Хрисщу: Вошъ я, бъдный гръшникъ; мой жребій въ десницъ Твоей, моя совъсшь шеперь не осуждаешъ меня, но Ты — Госцодь и Богъ мой, правосудный — Ты кошорый болій сердца моего и въси вся, Ты самъ оправдай меня или обличи, да узрю нечисщощу мою и омою оную слезами покаянія.

5. Но моя совъсть столь смущена, гто. кромпь смущенія я нигего болье не могу видьть въ ней: какъ же я могу быть веселымь въ семъ состояніи смущенія?

Слѣдсшвенно, когда вода мушна, шы не должень еще возмущать ее просшію; нначе она будеть еще мушнѣе. Ты не додженъ занимашься безполезными изслѣдываніями; швоя обязанность въ семъ случаѣ успокоивать себя и ожидать, когда вода сдѣлается свѣтлою, а между шѣмъ, какъ я сказалъ, слѣдовать, съ отреченіе́мъ своего собственнаго чувства, водительству Слова Божія и совѣтать мудраго друга твоей

сосщояния твоимъ окомъ. Кромѣ сего для шебя нъшъ пнаго средства къ усцокоению.

6. Но я не знаю, вписано ли имя мое въ книгу благодати и живота.

Но шебь не нужно и знашь сего. Какъ скоро будешь безпоконшь шебя мысль сія; то ты представь себь: "Въ книгу живота конечно я не могу проникнушь, но могу проникнушь въ книгу моего сердца. Если сія книга съ Богомъ сосщавляещъ едино въ любви: то безъ сомнѣнія мое имя находится в въ шой книгв. Савдсшвенно мнв нвшъ нужды энашь, сшоишь ли имя мое въ оной, или нъшь: мнв нужно знашь шолько шо, имью ли я постоянное разположение исполняшь волю Божію, по монмъ способносшямъ и званию, или нъшъ. Эшо я могу двлашь, и знашь, двлаю ли; и сего знанія досшашочно къ шому, чшобъ бышь мнв веселымъ. Доброе дишя не безпокоишся долго штымь, находишся ли оно въмилосши у своего добраго ощца; ибо добрый ошець не можешть не любишь свое доброе дишя." Слъдсшвенно о шомъ мы **ДОЛ**жны забошишься, чшобь бышь добрыми

X

авшьми - прочее, любишь ли Богь своихь двиней, есшь безполезная забота. Онъ благій и мудрый Ошець. — Пришомь: Думаеше ли вы, что есть дриствительно какая нибудь большая книга, въ которую Богь. перомъ и чернилами вписываешъ имена своижъ избранныхъ, подобно шому, какъ мы замьчаемь въ запиской книжкь расходъ н приходъ, дабы знашь, въ какомъ сосшояния находищся, наше хозяйсшво? Нѣшъ! эшо сказано шолько образоващельно и по человъчески. Богь не имвещь нужды въ книгв. перь, чернилахь и писцахь; поелику Его всеведение видищъ все, какъ оно есшь, и ничего не забываешъ. Онъ знаешъ всвхъ, прибъгающихъ къ Нему, и Онъ влечешъ ихъ и хранишь у себя. Онь знаешь къ себъ всъхъ избранныхъ и всъхъ сыновъ погибели. Его всевъдъніе, Его святая воля, Его мудрая любовь — сущь книга живоша..... Следсшвенно, если мы любимъ нашего Ошца, то намъ, какъ дътямъ Его, будетъ хорошо. - Но по какому - шо своенравію люди редко находящь радосшь въ шомъ, чшо они могушъ и должны знашь, а любящь заниматься шемь, чего они не могушь и не имьющь нужды знашь. Чшо Богъ любищъ своихъ дъшей и дълаещъ ихъ

. ..

вёчно счасшливыми, въ шомъ мы не можемъ сомнёвашься; чшо мы дёши Божіи, если имбемъ Духа Божія, чшо мы Ему принадлежимъ, если имбемъ на Него упованіе и волю Его любимъ болбе собсшвенной, шого мы не можемъ опвергащь. А сколь велико число избранныхъ, и находишся ли въ ономъ шошъ или другой, шого мы не можемъ и не имбемъ нужды знащъ. Довольно шого, чшо Его милосердіе безпредвльно, и Его награды безконечны. И шакъ повергнемся въ объяшія безпредвльнаго Его милосердія и будемъ мужесшвенно проходишь поприще борьбы, дабы содвлашься учасшниками безконечныхъ наградъ.

7. Не проникая въ книгу живота, я не знаю также, дъйствительно ли я у Бога въ благодати?

Прекрасно сказаль на сіе одинь учищель Церкви. "Не изслѣдывай, нравишся ли душа швоя Богу, но нравишся ли Богь інвоей душѣ."

Кщо спарается узнать о первомъ, тотъ ломаетъ себъ голову надъ такимъ шаинсщвомъ, которое превыще ума его. Кщо

Если діла швон свидішельсшвующь шебі, чщо Богь шебі нравинся боліе, нежели всі блага міра, если шы дійсшвишельно преодоліль различныя побужденія ко гріху, если швоя совісшь на первый вопрось опівішсшвуещь ушішишельнымь подшвержденіемь: що шы можешь бышь совершенно спокоень и вь разсужденіи разрішенія вшораго вопроса. Ибо если Богь нравишся шебі боліе всего, що шы не можешь сомнівашься, чщо и шы нравишься Ему.

Бѣдные люди ! вы хоннипе взойши на небо и чишашь въ совѣшь Божіемъ, — и не чишаеше шого, чшо написано въ сердцахъ вашихъ, чшо находишся предъ вашими глазами. Вы надрываеше сердца свои надъ шакими вещами, кошорыхъ не можеше видѣщь, и кошорыя смѣло можеше и должны предосшавишь вашему Господу, — и не видише шого, чшо происходишъ въ вашемъ внупреннемъ; — вы оспавляеще швердую иочку въ себѣ, и носишесъ внѣ себя въ воздухѣ. Чщо прежде я сказалъ, можно ска-

Digitized by Google

зашь и шеперь: одно вы можеше знашь, другаго должны надвяшься.

Если я по опыту знаю, что я волю Божію поставляю превыте всего земнаго; то я не могу болье сомньваться, смью надвящься, что я у Бога въ благодати. Рожденный опть Вога любитъ своего брата.....Слъдовательно, если сердце мое говоритъ мнъ, что я люблю ближняго моего, какъ самаго себя, то могу надвящься, что Богъ благоволитъ ко мнъ.

Что благодать Божія въ Богв, сіе предоставимъ исполненному любви Богу; а что она въ насъ, сіе, по свидътельству Св. Писанія, ясно, какъ солнце. Благодать Божія есть то, что двлаетъ насъ добрыми, благосклонными, терпъливыми, дружественными, миролюбивыми, смиренными, цъломудренными й благочестивыми.

Благодань Божія подобна сокровенной силь дерева. Доброе или худое дерево, добрые или худые плоды приносишь, эшо я узнаю самымь шочнымь образомь изь самыхь плодовь. Если плодь хорошь, чшо каждый легко можешь узнашь: що я смьло

Digitized by Google

÷.

могу сказащь, что и дерево, которое добрые плоды приносиль, должно бышь шакже хорошо. Тоже самое бываеть и съ благодашію. Безъ сомнѣнія мы не можемъ вндішь се півлесными очами, ни слышашь твлесными ушами, равно какъ и существа дерева. Но добрыя разположенія, благочестивыя желанія, благородные поступки сін плоды благодаши мы весьма легко можемъ познащь, если шолько искренно вопросимъ наше сердце. И шакъ если мы примъчаемъ въ себв плоды благодани, то смвло можемъ сказащь: каковы плоды, шаково и дерево; гдъ плоды благодани, шамъ и благодань. Сверхъ сего, плоды благодаши споль же легко можно опіличинь опіъ плодовъ страсти, сколь легко я отличаю изсохшее, безплодное дерево отъ здороваго, покрытаго прекрасными листьями и обремененнаго плодами. Сін плоды благодати Апстоль Павель называеть ихь именами: любовь, радость, миръ, снисхождение, дружелюбие, благосшь, долготерпьніе, кротость въра, воздержаніе, цвломудріе, чистота.

Я думаю, что сім прекрасные плоды спюль же легко можно обличить оть ненависти, печали, несогласія, непріязни, мще-

нія, малодушія, невоздержанія, невърія, нецъломудрія, какъ день ошъ ночи. И шакъ смощри на плоды: и если они хороши, що не ломай головы кадъ шъмъ, шакова ли и сила, ихъ произведшая.

8. Но сіе самое, гего требуеть Апостоль, должно снова содълать геловъка безпокойнымь. Кто можеть достигнуть того, гтобы видъть въ себъ сіи прекрасные плоды благодати созръвающими?

Не смущайшесь, любезные друзья, шъмъ, чему бышь непременно должно; должно бышь разстояние опть цвъта дерева до зрълаго плода, и цвъпъ непремънно долженъ предупрежлашь плодъ. Такъ въ порядкъ природы: шакъ и въ благодашной жизни. Не въ одно мгновение созръваетъ плодъ, не въ одно мгновеніе достигаенть зрълости и добродъщель человъческая. Ахъ! и благочесшивый часто колеблешся, часто спотыкается, часто падаеть. Но если онъ опять возстаеть и чрезъ паденіе и возстаніе становится мудрве и крвиче, нежели какъ быль прежде; вредить ему сіе паденіе? по чемъ Безъ сомнѣнія не должно падать для шого, чпюбы можно было встать, но если случи-

лось упасть, що не должно оставаться въ падении, или ощчаяваться въ благодати Божіей. Повърьше, чшо и самое паденіе можеть содълаться степению восхождения къ Богу, если шодько захошище. Не смущайтесь шемъ, чно ваша добродетель, по видимому, медленно возрастаеть. Только имъйше всегда бодрый духъ, и не осшанавливайтесь: и вы върно, въ корошкое время, прострещесь далье, нежели какъ думаете. Безчисленныя стецени отъ начала до совершенія не должны шакже приводишь вась въ малодушіе. Ибо какъ цвѣшъ, шакъ и зрълость илода отъ Бога. И какъ цвътъ и зрълость, шакъ и все продолжение возрастанія отъ цвъта до плода также онъ Бога. Только имъйше бодросниь и сшарайтесь о томъ, чтобы вамъ, при помощи Божіей, силою Іисуса Христа и въ Его училище соделаться добрыми и святыми.

Только мужественные сражайтесь съ лыностію и малодушіемь, съ самолюбіемь, илотію и кровію. Только не нредавайтесь мрачной мысли: я болье не могу успыть. Только съ новымъ упованіемъ молитесь и съ новою ревностію трудищесь. Только благодарите Бога за все доброе, и при вся-Часть XXXVI.

комъ недостаткъ, который замъните въ себь, умиляйтесь сердцемь; только глубоко, и непрестанно глубже укореняйтесь , въ ненадъяніи на самихъ себя и упованія на Бога, - и вы досшигнеще швердой, несомнвнной уввренносщи, что Богь есть вашь Ошець и вы Его добрыя двши. И сія уввренность подасть вамь новую жизнь, новую бодрость - непрестанно болье очищать свое сердце, и шакимъ образомъ вы будете восходить отъ добродътели къ добродътели, отъ силы къ силъ, доколъ любовь и радосшь, ввра и мирь, крошосшь и смиреніе, воздержаніе и цвломудріе, снисхожденіе и долготерпьніе не содълаются вь вась зрвлыми плодами.

Не ожидайше шого опъ дня, чно могупъ дашь полько годы. Но и не забывайше, что годы состоять изъ дней, и не опускайте ни одного дня, не сдълавши въ оный чего либо полезнаго. Будьте дъятельны и веселы, будьте бодры и бдительны. Благодарите за свътъ нынъшняго дня и радуйтесь завтрешнему, и вы безопасно достигнете цъли.

9. Весь родь селовпьсеский осень елубоко низпаль и носить на себт лоственную пе-

чать гръха, поврежденія; какимь же образомъ можеть кто либо надълться, сто онь одинь совершиль путь возвращенія кь Богу, тогда како отпаденіе оть Бога столь все обще, возвращеніе кь Нему столь ръдко; тогда какь самолюбіе, которое во всемь обольщаеть нась, весьма легко можеть обмануть нась и въ дълъ нашего обращенія къ Богу?

Благородныя души! я не хочу содвлать вась лекомысленными; шолько скорбь, совершенно безполезную скорбь, хошьль бы я изгнать изъ сердецъ вашихъ. Я не хочу содвлашь вась легковерными въ самомъ важнвищемъ двль; хотвлъ бы только предостеречь вась отъ страха и трепета тамъ, гдъ должно приложить одно стараніе, отъ печали шамъ, гдъ должно благодаришь. Я не хочу вселять въ васъ ложную безпечность; хотвль бы только избавить вась ошь безпокойства, которое не двлаеть вась лучшими, которое не имветъ никакого основанія и даже ослабляеть силу добродвшели.

Безъ сомнвнія, родъ человвческій находишся въ глубокомъ поврежденіи; оппаде-

ніе ошь Бога, къ несчастію, всеобще, исшинное обращеніе къ Нему рѣдко; справедливо и то, что люди въ важнѣйшемъ дѣлѣ спасенія, въ томъ, что называется покаяніемъ и обращеніемъ къ праведности, большею частію обольщаются собственнымъ или чужимъ самолюбіемъ, собственнымъ или чужимъ нерадѣніемъ, собственнымъ или чужимъ невѣдѣніемъ.

Но сколько справедливо все сіе, сполько же несомнѣнно и шо, что Богъ, отъ котораго люди ошпали, хочешь опять соединишь ихъ съ собою и себя съними; Богъ, который видить заблудшихь сыновь своихъвне своего дома истаевающихъ опъ бедносши, хочешь опяшь приняшь ихъ въ домъ свой; Богь, который требуеть оть заблуждающихъ обращенія и возвращенія въ свои объятія, самъ простираетъ къ нимъ свои объятія, самъ идетъ къ нимъ навстрвчу, моженть простить, и хочеть забыть всю неблагодарность и непокорность; Богь, который требуеть сердца человъческаго, можешь и наполнишь оное, и хочеть наполнишь 'прежде любовію и миромъ, а потомъ блаженствомъ; Богъ, для котораго самая пріяпіньйшая жершва есшь сокрушен-

ное, исполненное раскаянія сердце, тающая слеза покаянія, можешь осумить сію слезу, очистить, уташить и укранить сіе сердце; Богъ, который требуеть отъ друговъ своихъ поклоненія духомъ, хочешь имъ даровать и мирь, превосходящій всякое разумѣніе, хочешъ преизбышочесшвующею радостію, которую благость Его изливаеть въ сердце человѣка, показашь, чшо служеніе, соединенное со скорбію, Ему не пріятно; Богъ, который есть самая любовь, преимущественно являетть сію любовь къ грѣшникамъ, повергающимся въ Его объятія; Богь, который Сына своего предаль за грѣшниковъ, не хочешъ ошринушь учениковь и друговь своего Сына; Богь, кошорый, требуеть совершеннаго улучшенія мыслей и поступковъ, хочетъ даровать нужную для сего силу и силу превозмогающую; Богь, который хочеть, чтобы заблудшіе совершили пупть обращенія къ Нему, съ благоволеніемъ призираеть и на тъхъ, кои только вступили на оный, и своею десницею ведеть ихъ далве, если только они дають Ему вести себя, и посылаеть имъ побужденіе къ совершенію, руководить ихъ къ цёли, и самъ увёнчиваетъ ихъ, если только они не отвергають руки Его.

10. Но пусть такь, тто я могь бы успокоить себя касательно прошедшаго и настоящаго; но я не знаю, не оставить ли меня Богь въ послъднюю минуту моей жизни.

Богъ меня оставить? свое творение оставить? Оставить вь послѣднюю минуту? О, это хула на Бога! Слово оставить, взятое вь строгомь смысль, можеть годиться только въ отношении къкакому нибудь ложному или слабому другу, но, безъ сомнѣнія, не къ Богу — высочайшей любви. Онъ хочеть, чтобы я содвлался блаженнымь, и Онь меня оставить? Оставить вь ту самую минушу, когда я особенно имъю нужду въ Его помощи? Нѣтъ. Мать, какъ сказано у Исаіи, не можеть забыть дитяти своего; но если и машь забудеть дитя свое, то Богъ не можетъ забыть насъ: и Богъ меня оставить? Іисусь Христось меня оставить? Онъ умеръ за меня, и Онъ оставищъ меня въ минушы смерши? Савла, который въ слъпошъ своей поносиль Его, Онъ просветиль светомь своей благодати, - и меня — върующаго въ Него, надъющагося на Него — Онъ оставитъ? Сраспятаго съ Нимъ разбойника Онъ взялъ съ собою въ рай;

и меня, одного изъ учениковъ своихъ, которые въруютъ въ Него, надъются на Него и исполняютъ Его волю, Онъ отринетъ отъ себя? Нътъ! сего не можетъ сдълатъ Іисусъ Христосъ. —

Христось меня оставить? Онь стоить у дверей и стучить, и ничего не хочеть, какь только того, чтобы сіи двери отверзлись для Него. Сія Любовь не можеть оставить меня сирымь, когда я все сердце мое открываю предь Нею. Изъ источника сввта что другое можеть истекать въ открытое око, кромъ свъта.

Я, я могу оставить сію Любовь, хотя бы Она и об'я руки простирала ко мнв; ибо я прахъ и проданъ подъ гръхъ. Но меня не можетъ оставить сія Любовь — когда я об'в руки простираю къ Ней.

Если какой нибудь спранникъ закрываещъ глаза свои ощъ свѣшящаго солнца, или скрываешся ощъ онаго въ шемную комнащу, що конечно не льзя сказашь, чщо солнце осшавило сего сшранника, но чщо странникъ не далъ солнцу євѣшишь ему. Подобнымъ образомъ не человѣкъ осшавляешся Богомъ, но Богъ осшавля́ешся человѣкомъ.

11. Такъ, но Богъ есть Господь; Онъ можетъ дълать, сто хогетъ.

Следственно моженть и оставилиь того, который всёмъ сердцемъ преданъ Ему? Онъ мой Господь; но сей Господь мой есть мой Ошець. Онь можешь далашь, чшо хочешь; но Онь ничего не хочешь, кромв шолько исшинно добраго и досшойнаго Его благосши. Онъ мой Господь, но не своекорыстный, своенравный, мсшишельный и жесшокій. Онъ господствуещь надо мною, но шолько для шого, чшобы содвлать меня добрымъ и блаженнымъ. Онъ господствуеть надо мною; потоку что я и слыть и слабъ, и безъ Его водишельснива не могу управлять собою; — потому что безь Его господства столь же мало могу содьлашься добрымъ и блаженнымъ, сколь мало могу жишь безь Его шворческаго всемогущества. Онъ имъетъ скипетръ, но сей скипешръ есшь любовв. Онъ имвешъ повельнія, но всь Его повельнія составляють шолько одно, и сіе одно есшь любовь. И предъ симъ Господомъ, коего все господспивование состоящь въ любви, я долженъ только трепетать?

12. Но есе зависите отъ послъдней минуты, — и можетъ быть л отпаду отв впъры въ Бога въ послъднюю минуту и тогда все тщетно. Если Богъ меня и не оставитъ, то можетъ слугитъся, гто л оставлю Его.

О существо, исполненное скорби! - Еще новое, совсъмъ неумъстное безпокойство! Пользуйся должнымь образомь шою минушою, которую ты имвешь, и не безпокой себя шою, которой еще ньть. Старайся полько шеперь, сколько возможно, превлоняшь себя на правую сторону — къ добродъшели, доколь шы власшень надъ собою, и въ послъднюю минуту ты уже не возможещь преклонишься на левую спорону. Послъдняя минуша есшь ошгодосокъ прошедшей жизни. . . И шакъ будь въренъ во время жизни, – и шы пребудешь шаковымь и при смерши . . . Подвизайся, доколь шы здоровь, и шы не изнеможешь и во время бользни. Сражайся во время жизни, и шы останешься побъдишелемъ въ минушы смерши. Дълай, чшо можешь, а все прочее предоставь Богу который сдвлаеть, чего им не можемъ. Спарайся шолько о помъ, чшобы шебь се-



го дня богоугоднымъ образомъ молишься, трудишься, спрадащь.... И если доживешь до завшрешняго дня, дълай шоже. Но, доколь онъ еще не насшаль, будь совершенно спокоенъ въ разсуждения его.

Живи сего дня, какъ должно, а завшрешній день, кошорый еще не насшаль, пусшь самъ печешся о себв. Вошъ, — чего еще нвшъ, шо безпокоишъ шебя; а чщо уже есть, що не научаещъ, не укръпляещъ, не радуещъ шебя!

13. Но, такъ много горестей слугается съ нами, гто, кажется, Богъ забылъ насъ.

Это только кажется такъ, возлюбленные! . . . Не одинъ человъкъ не испыталъ столько горестей въ жизни, какъ Іисусъ Христосъ; и ни къ кому изъ людей не благоволилъ столько Отецъ Небесный, какъ къ Нему. Онъ былъ возлюбленнъйшій Божій — и многострадальнъйшій, и что было со Іисусомъ Христомъ, то и со всъми Святными. Тъ, которые болъе другихъ были подобны Ему, тъ болъе должны были и пострадать. Кто изобразитъ страданія Его Матери, которыя, подобно мечу, произили ся сердце, когда она увидъла Его

igitized by GOOGLC

умирающимъ на кресшъ. И ужели она въ сей горькій часъ спраданій не была болье Богобдагодашною, избранною? Ужели она въ часъ смерши Інсуса была менъе Богоугодною рабою Господа, нежели каковою была въ шошъ священный часъ радосши, когда Слово сшало въ ней плошію? Ужели Павелъ въ шъсношъ своихъ спраданій былъ болье неизбраннымъ сосудомъ Господа? Ужели Іоаннъ, въ Пашмосъ, какъ учасшникъ скорбей Іисусовыхъ, не былъ болье возлюбленнымъ ученикомъ Господа?

Слъдственно самыя лучшія, подобнъйшія Христу души и должны испить самую горчайшую чашу, должны и въ страданіяхь уподобиться Ему — великому Вождю на пути страданій. —

Сего им никогда не должны забыващьт Павель, Петрь, Іоаннь, Марія были самыин ближайшими родственниками Інсусу Христу по духу, и сін ближайшіе Его родственники долженствовали быть самыни ближайшими Ему и въ перенесеніи несчастій. Слъдственно мы не должны приходить въ уныніе, потому только, что жного должны бываемъ страдать.

14: Хотл бы л и могь быть вь разсуж деніи себя спокойнымь, но во всемъ мірть такь много зла, такь много грпьховъ. — Кто же не должень быть пегальнымь?

Друзья! мы не должны управлять міромь. Богь правиль имъ; Онъ можешъ и изъ самаго зла извлечь доброе. Если Богъ моженнъ терпъль сіс, но в мы должны терпъль, чему не можемъ воспрепяшствовать, должны безмолсшвовашь, и въришь, чшо Онъ все устроить хорошо. Только бы каждый изь нась спасаль свою душу, молился за другихъ, и двлалъ, чшо могъ и долженъ быль — прочее мы должны предоставить Богу. Онъ совершищъ сіе. Мудрость Божія премудрве нашего ума, любовь Божія любообильние нашего сердца, и всемогущество Божіе могущественнье нашей руки, -- посему да управляетъ Онъ, Онъ есть Господь.

Господи! совершай двло Твое, управляй Твоимь царсшвомь, — Ты Царь и Ошець машь, а мы швои люди. —

Подинска на Христіанское Чтеніе принимаент пъ Правленія. Санклипетербургской Духовной кадемія, у книгопродавцевь: Свътникова, Смирна и Занкина, въ Газетной Экспедиція Санктспербургскаго Почтампа и во всъхъ вообще уховныхъ Училищныхъ Правленіяхъ. Цъна за гоовое изданіе, що есль, 12 книжекъ, здъсъ въ Ганктиетербургъ 20 рублей, съ доставленіемъ в домъ 23 рубля, съ пересылкою во всъ гороа Россійской Имперти 25 рублей.

Въ сихъ же мъсшахъ продаешся книга нъ спизрехъ часнияхъ подъ названіемъ: Иъкопюрыя пражненія Спиуденшовъ С. Пешербургской Дуовной Академіи шесшаго учебнаго курса. Цъна вшъпрежъ часшямъ 15 руб. Иногородные прициающъ въсовыхъ за пересъьку пяшя сувщовъ.

оглавление.

C.Import

| 1. Commissi Onora manuero. Ammo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nin Beankarn Hueson abantuma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| MARGON WILL MULLIANDER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| H. Hpenganinaro though namero his                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| napia Beamarn Inchas is chult                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| must so manal, no apermotive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| W PERMITTE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Hy. Ilpenozoonaro Annia Aopanon Yus-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| me o obsamanin courses artis - a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1V. Ilpenotodyster Chana manuero filo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| an the amazine a supervisor and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| million of the state of the sta |
| W. T. Chine, presperment in particu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| VI. apaaningmore and at alyon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| YH. Decomposition Farming The Street Street                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 13. (p)avanata anni anana apair                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y. mareness Townshirts of Caroline                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Chail                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| "NJ. Pargenerated in mana pointy partyle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| mart                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



,



. Digitized by Google

·

